
MARÍA PÍA ISELI LIORA STAVCHASKY

ROBIZON CAICEDO ARROYAVECESAR ALEJANDRO VALDÉS GONZÁLEZ

DES-NUDOS
N O V I E M B R E  2 0 2 5W W W . C L I N I C A P S I C O A N A L I T I C A . M X

Desamparo Psíquico:
SUJETOS A LA INTEMPERIE

FLORENTINA GAMARRA

#3





Revista DES-NUDOS
Silverio Pérez 113, Centro, 56100 Texcoco de Mora, Méx.

Dirección y comité editorial
Magnolia González Rodríguez

Imagen y diseño gráfico
Eduardo González Alvarado

El contenido argumental y fundamentación
de los artículos publicados en la revista DES-NUDOS son
responsabilidad de sus autores.



EDITORIAL

Hace ya una década que nos encontramos en la construcción constante de
un saber tornadizo. 
Se trata de una labor de insistencia, necia tal vez, por debatir sobre
aquellos temas que nos ponen incómodos, por aquellos otros que se
presentan como verdades o certezas y otros más que simplemente parecen
invisibles. Nuestro quehacer atraviesa por el centro la experiencia más
íntima del sujeto, las entrañas del aparato social y cultural y el corazón del
análisis de quien escucha. Si, es tornadizo.

Nos ocupa, y no sin goce, esa labranza que desemboca año con año en el
encuentro con otros, que a la par y en la soledad de algún consultorio en
algún lugar, van día a día haciendo sus anotaciones, llenas de
interrogaciones fraguando posibles respuestas. 

Así, preparamos nuestras jornadas, no sin una lógica social, listos para
confrontar teoría y clínica, pero sobretodo clareos que tiene que ser con los
otros, en un lazo, porque “Mejor será que renuncie quien no pueda unir a
su horizonte la subjetividad de su época (Lacan, 1953)”. 

PRESENTACIÓN

Presentacion 4www.clinicapsicoanalitica.mx

Y así, de cara al horizonte en marzo
2025 hicimos un llamado para
hablar del Desamparo psíquico y la
intemperie, como trinchera, de las
batallas que libran nuestros
pacientes pero cobijados por
nuestra escucha y nuestra
inquietud.



Con esa brújula emprendimos aquellas
valiosas jornadas y como un eco de
aquel desamparo hablado e intervenido
en esos tres días, escuchamos el
reiterado rebote de las voces infantiles
que trajeron a nuestras mesas de
trabajo los autores de estos papers : las
infancias quieren hablar, quieren jugar,
desean ser escuchadas. 
De ahí entonces que emana la necesidad
de cuestionarnos lo que casi pareciera
se nos presenta como obviedad: ¿Existe
el TDAH? 

Si, decidimos ponerle signos de
interrogación a una afirmación de
grandes implicaciones (psicológicas,
emocionales, médicas, económicas, etc.)
y de esta manera abrimos, de nueva
cuenta, de manera necia e insistente,
nuestras  próximas  jornadas de estudio 

Presentacion 5www.clinicapsicoanalitica.mx

que tendrán lugar en marzo del 2026 y a las cuales convocamos hoy a todos
aquellos implicados en la pregunta y en la responsabilidad ética de trazar
algunas respuestas: padres de familia, docentes, psiquiatras, psicólogos,
psicoanalistas etc. 

Agradecemos infinitamente a nuestros psicoanalistas que genuinamente se
interesan en las problemáticas planteadas en cada jornada y se prestan
disponibles y dispuestos a participar en las actividades. Y también a los
lectores y participantes de nuestras jornadas que retroalimentan, que
asisten convocados por el deseo de saber, de indagar y responder a las
interrogantes que esta labor de escucha nos plantea día con día en los
consultorios y fuera también. Son tiempos de ver hacia afuera con mucha,
mucha atención. 

Magnolia González Rodríguez 
Comisión de investigación 
Centro de estudios de Clínica Psicoanalítica 





Número 27 | 234

PRESENTACIÓN 

p.  4

ARGUMENTO DE
NUESTRA XIV JORNADA

p.  10

Desamparo psíquico : sujetos a la
intemperie.

ÍNDICE

EL PSICOANÁLISIS ARROPANDO
EN EL DESAMPARO: UN REFUGIO

DE ESPERANZA EN TIEMPOS DE
INCERTIDUMBRE.

p. 13

MARÍA PÍA ISELI

TRINCHERAS EN LA INTEMPERIE,
UN PSICOANÁLISIS POSIBLE

FRENTE AL SINSENTIDO Y
DESAMPARO. 

p. 30

FLORENTINA GAMARRA 

índice 7www.clinicapsicoanalitica.mx



Número 27 | 234

LA CALLE, ENTRE EL
JUEGO Y LO REAL DE LA
VIOLENCIA.

p. 61

LIORA STAVCHASKY  

VOCES DEL OTRO SIN
CUERPO, UN CASO DEL
SISTEMA DE PROTECCIÓN
INFANTIL.

p. 85

ROBIZON CAICEDO ARROYAVE

ÍNDICE

“EL OTRO RADICAL.
ALGUNAS REFLEXIONES
EN TORNO A LO
MARGINAL Y AL
DESAMPARO A PARTIR DE
LA LECTURA DE "EL
APANDO".

p. 99

CESAR ALEJANDRO VALDÉS GONZÁLEZ 

índice 8www.clinicapsicoanalitica.mx





Actualmente atestiguamos una clínica emergente cada vez más interesada
por el desamparo y sus efectos en el sujeto y en la colectividad, porque
como dijo Freud (1921) toda psicología individual es siempre social. De los
efectos podemos resaltar algunos: desde el abandono real y/o simbólico
experimentado por los infancias (causa y efecto al mismo tiempo); el abuso,
maltrato o exceso de cuidados; la violencia “cotidiana” y la proliferación de
las conductas sociopáticas, adictivas y de errancia en adolescentes y
jóvenes adultos. También y en aumento, las migraciones forzadas, ya sean
estas por conflictos bélicos, o como resultado del fracaso de nuestras
instituciones para proteger y acoger a los individuos que las conforman.
Solo por mencionar algunas de las experiencias subjetivas que brotan en la
práctica clínica contemporánea y que nos remiten a una reflexión sobre el
desamparo y los alcances del término.
Winnicott(1954) se interesó en la deprivación en la infancia y sus efectos
dejando un legado teórico importante del cual podemos extraer una
premisa básica : la deprivación de cuidados parentales a temprana edad
produce una conducta antisocial en la vida adulta dañando la capacidad de
amar (de simbolizar) de los sujetos desamparados desde muy temprana
edad. 

ARGUMENTO DE
NUESTRA XIV
JORNADA

Argumento 10www.clinicapsicoanalitica.mx

Desamparo psíquico : sujetos a la intemperie.



Como lo dijo Lacan (1964) la estructuración psíquica es un proceso que
solicita del otro, y por ello la alienación es un hecho de estructura, es
necesario el auxilio del Otro para la supervivencia del sujeto, supervivencia
no solo biológica, sino en términos de existencia simbólica, basta repensar
el estadio del espejo para extraer de ahí la intrincada función de ese
O(o)tro en la formación del yo del sujeto. De manera que este se encuentra
indefectiblemente desamparado no solo frente al ambiente y a la pulsión,
también frente al deseo del O(o) tro y la angustia concomitante. 
Silvia Bleichmar (1984) habla de ese otro como el responsable del
movimiento diferenciador  de lo externo y interno, antinatural además por
ser producto del cuidado materno que en dicho acto produce una
estimulación sexual. Y en este sentido dice, no solo se trata de lo propuesto
por Lacan como ortopedia narcisizante obturadora de la incompletud
fetalizada de los orígenes, sino de una práctica modificadora total del
objeto. de manera que la hilflosigkeit freudiana
Hoy nos encontramos aquí con la decidida convicción de que el desamparo
que presenciamos en la actualidad nos incumben a todos y todas, y en ese
sentido convocamos no solo a los especialistas del llamado mundo “psi”,
también a educadores, padres de familia, tutores etc. Para que hablemos de
los efectos que el desamparo tiene en nuestra sociedad. 

Argumento 11www.clinicapsicoanalitica.mx





Maria Pia  

María Pía Iseli es licenciada en psicología, otorgado este
diploma por la Universidad de El Salvador psicodramatista del
centro de psicodrama, psicoanalítico grupal de Eduardo
Pavlovsky especialista en clínica psicoanalítica de adultos,
coordinadora de grupos, ganadora del primer premio en la
presentación del trabajo libre: Más allá del principio del
placer, la muerte o el temor a la vida, otorgado por el
historiador Emilio Rodrígué, asimismo es maestrante en
psicoanálisis y doctorante en psicología por la USAL APA. 

EL PSICOANÁLISIS ARROPANDO
EN EL DESAMPARO: UN REFUGIO
DE ESPERANZA EN TIEMPOS DE
INCERTIDUMBRE

El psicoanálisis arropando en el desamparo 13www.clinicapsicoanalitica.mx

MARÍA PÍA ISELI



Reseña película 
“Un refugio inesperado”

La película que tomamos como referencia permite ver el impacto de la
guerra que desencadenó sobre cada una de las personas que transitaron
ahí y no sólo el desamparo del impacto disruptivo de un evento como es la
guerra, sino también los desamparos individuales de cada una de las
personas que van transitando por este refugio de esperanza. 
El psicoanálisis es arropando en el desamparo un refugio de esperanza en
tiempos de incertidumbre.

Los antiguos decían, guárdate de las heridas que sangran sin dolor. Y yo me
pregunto, ¿a dónde se dirige el dolor ante la imposibilidad de elaborar, el
dolor sin nombre del desamparo? A un ataque de pánico, a una enfermedad
psicosomática, a un acting out o a una violencia desmedida sin posibilidad
de elaboración. Y desde allí me pregunté, ¿cuál será la función del analista?
Pero también de los educadores, de los maestros, de los médicos, de los
políticos.

¿Cómo elaborar el dolor del desamparo? ¿Cómo alojar tanto dolor de las
guerras, del exilio, del terrorismo de Estado, incluso de los trastornos del
espectro autista o del cáncer excesivo que estamos viviendo en hoy en día,
de la violencia de género o de la violencia generalizada? El dolor sin nombre
del desamparo, es un dolor que arrasó con la pantalla protectora de
estímulos y dejó al niño o al adulto en total desamparo. ¿Cómo nos
atraviesa tanto impacto disruptivo actual? Las guerras, la pandemia
transitada, que verán que ya ni se habla del tema, como si no hubiese
pasado.

Freud, Ferenczi, Winnicott y Bion también han transitado impactos masivos,
como la primera y la segunda guerra mundial, el holocausto, incluso la
pérdida de trabajo y de seres 

El psicoanálisis arropando en el desamparo 14www.clinicapsicoanalitica.mx



El psicoanálisis arropando en el desamparo 15www.clinicapsicoanalitica.mx

queridos. Ellos nos darán, para mí, criterios elementos para agotar el
desamparo. La clínica actual nos convoca con aquel desamparo de plena
guerra, y desde allí nos lleva a plantearnos la técnica.

Un dolor que arrasó con la pantalla protectora anti estímulos y dejó al niño
o al adulto en total desamparo.
Como nos atraviesa tanto impacto disruptivo actual, las guerras, la
pandemia transitada, los cambios climáticos, las pérdidas de esperanzas.
Freud, Ferenczi, Winnicott, Bion que también han atravesado impactos
masivos, como la Primera y la Segunda Guerra Mundial, el Holocausto, la
pérdida de trabajo y aún de seres queridos, nos darán los elementos para
arropar en el Desamparo.

La Clínica Actual nos convoca con aquel desamparo de plena guerra y desde
allí nos lleva a replantearnos la técnica. Entre Freud, Ferenczi, Winnicott y
Bion se aventuraron a desafiarla con simpleza, profundidad y una gran
empatía hacia su clínica privada, registrando las necesidades de aquellos
pacientes que los consultaban. "Pacientes en Desamparo, desamparo de
ligaduras, desamparo de Holding.
especialmente Freud... que también sufrió el desamparo de aquella época.



El psicoanálisis arropando en el desamparo 16www.clinicapsicoanalitica.mx

Sin embargo, el médico personal de Freud, Schorr, dice que el amor de sus
discípulos, amigos y familia le permitió ser resiliente en tiempos de
incertidumbre. 
En 1920 golpe cruel del destino la bella Sophie muere a causa de la gripe;
tenía 26 años.
Freud le escribe a Ferenczi "Mi mujer está terriblemente sacudida pero de
una manera más humana".
Groddeck dirá que esa "inhumana" herida abierta iba a engendrar esa cosa
llamada cáncer. (Rodrigué 1996)
En Tiempos de Incertidumbre y Desamparo... "Guárdate
de las heridas que sangran sin dolor"
¿Qué habrá sentido Freud en tiempos de Incertidumbre y Desamparo?
"Es difícil describir nuestro estado de ánimo durante ese período. Es mucho
lo que se ha escrito sobre las crueldades de los campos de concentración y
exterminio.
Pero se sabe menos sobre lo que representa sentirse repentinamente fuera
de la protección de las leyes ordinarias. Hubiera sido anormal no sentir
miedo ante una llamada a la puerta. Desaparecían amigos y parientes. La
Gestapo había llegado y establecido los cuarteles generales y comenzaban a
circular las primeras noticias sobre las torturas. La casa de Freud fue
invadida varias veces por pandillas de la S.
A. El futuro era incierto y Freud, su familia y (Schur) estában en grave
peligro. En medio de ello Freud permaneció sereno lleno de dignidad y
autocontrol". El Éxodo (M. Schur p. 724-725) (1972) La invasión Nazi. M
Schur fue el médico personal de Freud que lo atendió entre 1929 y 1939.

Sentir miedo y al mismo tiempo mantener la calma, nos 
reconectará con nuestra pulsión de auto conservación y nuestro instinto de
Supervivencia.
Serenidad (Gelassenheit) la situación del hombre actual está caracterizada
por la falta de pensamiento y reside en un proceso que se consume en su
huida ante el pensar. Sin embargo, el hombre lo niega. Para salir de esa
situación Heidegger nos sugiere dos actitudes que se pertenecen una a la
otra: serenidad ante las cosas y apertura al misterio.



El psicoanálisis arropando en el desamparo 17www.clinicapsicoanalitica.mx

Ahora bien; ¿cómo salir de la compulsión a la repetición y la desmentida del
trauma?, ¿cómo alojar el dolor cuando el dolor fue tan grande que arrasó
con la pantalla protectora anti estímulos, como un rayo como dice Freud en
El Proyecto de Psicología para Neurólogos.(1898).
El dolor del desamparo, de las guerras, del exilio, del abuso sexual, del
cáncer, de la violencia de género y la violencia generalizada, de la pérdida
de trabajo y la pérdida de Esperanzas.
Para ello quisiera articular la película "Un Refugio Inesperado", desde mi
punto de vista; Un refugio de Esperanza en tiempos de guerra, con la
temática planteada, un Psicoanálisis que arrope en el desamparo para salir
de la compulsión a la repetición y la desmentida del trauma; tanto
individual como social. Desamparo como desligadura de afecto y
representación, tanto en lo individual como también a nivel social. Entonces
repetimos una y otra vez la situación traumática, como mira Freud, a fin de
intentar ligarla, pero de manera fallida. Con los aportes de Winnicott, Freud
y Ferenczi. Para ejemplificar el camino de la técnica en tiempos de
incertidumbre.



Psicoanálisis arropando en el Desamparo.
Un Refugio de Esperanza en Tiempos de Incertidumbre.
A modo de Introducción

Análisis de la película ula: "Un Refugio Inesperado"
"The Zookeeper wife",

El psicoanálisis arropando en el desamparo 18www.clinicapsicoanalitica.mx

La pelicula trata de un matrimonio
polaco que salvó no menos de 300
judios del Holocausto.El Dr.
Zabinski y Frau Sabinska.
Basada en una historia real.  

Polonia 1939.
El país está totalmente invadido.
Están obligando a los judios a
abandonar sus hogares. Miles de
personas están muriendo, aún los
niños más pequeños. 
“Podríamos esconderlos”, le dice
ella (la esposa) a su marido (el
cuidador de animales).
Crearon un refugio de Esperanza.
Los escondieron en las celdas de
los animales. 

Ella con voz suave y tierna les dice "No pueden hacer el menor ruido, los
alemanes vienen todas las mañanas dormirán de día y saldrán de noche"
"Que cosas terribles deben haber pasado” continúa . “Nunca puedes saber
quiénes son tus enemigos o en quien confiar. Tal vez esa sea la razón por
la que amo tanto a los animales... ves sus ojos y sabes exactamente lo que
hay en sus corazones..."



El paciente en Desamparo está ávido de sostén pero al mismo tiempo no
confía en nadie.

La película comienza con una imagen de ella, la esposa del cuidador del
zoológico, arropando a su hijo y dos tigres bebés en su cama.
Trata con cordialidad a los animales, a los empleados del zoológico y a todo
su entorno.
Varsovia, Polonia, 1939. Teniendo en su hogar una cena con prestigiosos
políticos y amigos, la Elefanta del zoológico desencadena el parto y nace su
bebe elefante asfixiado. Ella lo ayuda, y le dice a la elefanta. Déjame
ayudarte. El bebé elefante termina respirando.
Esta primera escena desde la figurabilidad es muy impactante denotando
toda la función maternante que se desplegará a lo largo de la película con
otros necesitados de su ayuda, en desamparo. Que sin el auxilio ajeno ese
bebé elefante hubiese muerto.

El psicoanálisis arropando en el desamparo 19www.clinicapsicoanalitica.mx



El psicoanálisis arropando en el desamparo 20www.clinicapsicoanalitica.mx

Allí es dónde me planteo el impacto de lo disruptivo tanto interno como externo
que a falta de auxilio ajeno queda en total desamparo.

Cuando Freud habla de neurosis traumática insiste en el carácter a la vez
somático del organismo, que provoca una afluencia de excitación y psíquico del
trauma. Frente a la afluencia de excitación que irrumpe y pone en peligro su
integridad, el sujeto no puede reaccionar frente a una descarga adecuada ni
por medio de una elaboración psíquica, desbordado en sus funciones de
ligazón, repetirá de manera compulsiva especialmente en los sueños la
situación traumática a fín de intentar ligarla.
Cuando el principio de placer queda abolido lo primero que intenta el aparato
es dominar el estímulo , ligar psíquicamente los volúmenes de estímulos a fin
de conducirlos luego a su tramitación. Sin embargo es distinto dominar de
elaborar.

Freud nos plantea que debemos tener en cuenta la intensidad del estímulo y el
estado de apronte del aparato psíquico, y yo agregaría: el auxilio ajeno en su
función contenedora y/o co- metabolizadora. O bien obstructiva o
traumatizante. También el doctor Benyakar agregará que no todo evento
disruptivo se tornará traumatogénico, ¿de qué dependerá? Vuelvo a lo mismo,
del estado de apronte del aparato psíquico, de la intensidad del estímulo pero
también de la función co metabolizadora del auxilio ajeno.

Sumado a todo este desamparo del entorno disruptivo de la guerra, se suman
los desamparados individuales, una niña es violada por dos soldados. El
cuidador de animales la ve y se la lleva escondida en el camión para rescatarla.
La niña está en shock. La alojan en su casa. Lo primero que hace Frau Sabinska
es lavarle las heridas pero con cautela y empatía. La niña la rechaza y se aleja.
"¿Me dirías tu nombre? La niña se mantiene muda y en pánico.
"El mio es Antonina", (Aquí se observa un intento de establecer la confianza
básica)
"Debe ser muy raro estar en un lugar extraño y desconocido para vos".
(Principio de empatía verbalizando minimamente lo que podría estar sintiendo,
poniendo en palabras algo de su sentir). "Me quedaré si quieres esta noche". 



El psicoanálisis arropando en el desamparo 21www.clinicapsicoanalitica.mx

Se sienta a dos metros de distancia y le dice: "Estoy aquí ". (Ni muy cerca ni
muy lejos, la distancia óptima diría Ferenczi, en especial frente al
desvalimiento) “Debes haberlo pasado mal" La niña sigue en silencio. "Mi
padre murió. Le dispararon en San
Petersburgo, Yo tenia tu edad. Y nadie sabe cuán dificil es... Vivir escondido.
Nunca sabes quién es el enemigo o en quien confiar. Salvo los animales...
Vivimos en un zoológico. La mayoría se fueron. Otros murieron. Pero éste
quedó” y le entrega un conejito bebé. En ese instante la niña lo mira con
ternura hace una leve sonrisa, lo toma lo acaricia, y llora por primera vez.
Aquí Frau Sabinska no sólo comenta algo de su propia historia sino que
simboliza con los animales las pérdidas de los seres queridos, y la niña
identificada con el conejito pequeño que se quedó solo. Una manera de
intervenir como en el juego simbólico (Winnicott 1969) y no desde
interpretaciones violentas de las fantasías inconscientes, al modo de
Melanie Klein.

Por las noches ella toca el piano, melodías suaves, eso indicaba que podían
subir al estar, les daban algo para beber y comer, se genera un ambiente
armónico y cálido. Como envoltura sonora y psíquica al modo de Anzieu
frente a tanto desamparo. Así como generando un ambiente facilitador el
modo de Winnicott.

Por la mañana le deja a la niña en su celda una caja de lápices de colores
(¿a modo de Handling?) Ella empieza a dibujar en la pared. (Lentamente; tal
vez pudiendo simbolizar a través de las expresiones gráficas). "Nunca fui
buena dibujando, le dice ella a la niña, algún día me tendrias que enseñar".
De esta manera libidiniza a la niña, la apuesta libidinal de la que habla
Marucco, potencia el despliegue de la pulsión de vida y del arte, tal vez.
"¿Podemos ver tu conejo?" Le preguntan unos niños a la niña. "¿Cómo se
llama?" «Pioto, como mi hermano". "¿Y Cuál es tu nombre?" "Úrsula, me
llamaban así". Frau Sabinska le dice: "Úrsula significa Osa" y ella le
responde; "Así solía decirlo mi padre". Frau Sabinska se emociona y le cae
una lágrima (sentir con el paciente), esa noche Úrsula sube al estar a
escuchar el piano con todos los demás



El paciente en desamparo traumático no sólo ha perdido la confianza sino
que su self está invadido por el pánico y la desesperanza, máscaras
invisibles de la ansiedad y la depresión, arrasado por efecto de una
magnitud.
El exilio y sus consecuencias en la salud mental, desde el dolor del
desamparo.

El Holding, el Handling y la presencia de objeto. Intervención intersubjetiva
vivencial, como la transferencia in vivo con el analista como dirá Benyakar,
en especial con los pacientes traumatizados. Y con una gran necesidad de
sostén. Transitando lentamente de la necesidad al deseo y de la vivencia de
dolor a la vivencia de satisfacción, transformando el instinto en pulsión y
sólo allí en pulsión de vida. Registrando, el analista, las necesidades básicas
del paciente, primero de cobijo y comida, luego de amparo y protección y
recién allí de interpretaciones y o intervenciones que nombren el dolor y
lentamente reconstruyen una historia.

El psicoanálisis arropando en el desamparo 22www.clinicapsicoanalitica.mx



El psicoanálisis arropando en el desamparo 23www.clinicapsicoanalitica.mx

La elaboración de lo traumático, es un largo proceso, que se da entre dos,
en ese maravilloso encuentro intersubjetivo, poniendo el cuerpo a través de
la transferencia y la contratransferencia, ligando el afecto con la
representación, prestando asociaciones y envolviendo de manera psíquica y
sonora al paciente en desamparo para que lentamente se reconstruya algo
de lo terriblemente escindido y allí se restablezca el principio de placer
regulador y brújula de nuestra vida psíquica.

Agosto de 1942
Les quitan las pertenencias a los judíos y los suben al tren. "Los niños en su
total inocencia elevan sus brazos con una sonrisa para que los suban al
tren"
El amor incondicional es de... ¿una madre hacia un niño?...No... de un niño
hacia su madre. El niño nace confiando, puro, inocente...Ferenczi dirá que
luego el modo en que es recibido al momento de nacer, el ambiente y los
brazos que lo alojen, remitirán a que sea traumático o no, a diferencia de
otros autores que hablan del trauma de nacimiento.

1943 En la radio anuncian: "no habrá gueto en Varsovia, Incendian el gueto.
Miles de personas mueren, abuelos mujeres, niños".
En 1944 nace una niña. La pareja Sabinski tenía un hijo varón y ahora nacía
la niña en plena guerra pero en una familia que se sostenía en armonía
emocional a pesar de las circunstancias. Le ponen Teresa como la santa
dicen.

Varsovia, Septiembre de 1945
Un año después vuelven al zoológico con su hija, su hijo y el conejo.
Lentamente comienzan a cultivar y restaurarlo . Un
día vuelve el esposo. Se reúnen los cuatro. 20 años más tarde los declara
"Justos entre las Naciones".

Esta película está basada en una historia real paso a relatar comentarios
tomados de una entrevista realizada a Teresa
Sabinski, hija del matrimonio.



El psicoanálisis arropando en el desamparo 24www.clinicapsicoanalitica.mx

"Mis padres dieron refugio a personas física y emocionalmente heridas. Era un
refugio para todos aquellos que necesitaban ayuda. Estaba dentro de lo "legal" al
ser un zoológico. Mi madre intentó armar un ambiente cálido, hogareño.
Preparaba la comida. Intentaba crear una atmósfera de normalidad. Al mismo
tiempo intentaba anticiparse al peligro. Ella les daría una señal si algo sucedía. Si
tocaba fuerte el piano era señal de alarma. Si lo tocaba suave y con armonía era
que podían subir al hogar. Nadie que estuvo en el refugio murió. 300 judios
sobrevivieron
Mis padres vivieron con miedo pero a pesar de eso tomaron la responsabilidad de
salvar vidas. Para ellos eso era lo más importante".
Le preguntan sobre qué le pareció la película y responde: "La película es mejor que
un documental. Me gustó mucho y expresa lo que el ser humano puede hacer. Los
valores transmitidos, muestra cómo podemos responder o reaccionar frente a
acontecimientos inesperados".

A modo de resumen, el niño en su total inocencia y desde su propio desamparo
confía en el adulto, ese Otro Significativo.
¿Cómo elaborar el dolor del desamparo? De las guerras, del exilio, del
terrorismo de Estado, de los trastornos del espectro autista... entre otros. Del
coronavirus; la pandemia y su post pandemia actual con todo lo que ello
implica: pérdida de trabajo, pérdida de seres queridos en aislamiento, pérdida
de las certezas y esperanzas... El dolor sin nombre del desamparo.
En este caso no sólo el desamparo de plena guerra, sino también se le suma el
desamparo individual : éstos soldados que deberían amparar, abusan de esta
niña de 12 años. 

A modo de conclusión:
¿Cómo elaborar el dolor del desamparo? De las guerras, del exilio, del
terrorismo de Estado, de los trastornos del espoctro autista... entre otros.
El dolor sin nombre del desamparo.
Un dolor que arrasó con la pantalla protectora anti estímulos y dejó al niño o al
adulto en total desamparo. Entonces me lleva a pensar: Si la madre rescata al
niño de su desamparo a través de su Función Maternante Good Enough
(Winnicott, 1969)
¿Podríamos rescatar al paciente de su desamparo a través de la función
maternante del analista?



El psicoanálisis arropando en el desamparo 25www.clinicapsicoanalitica.mx

Recuperando esa situación de encuentro (P. Aulagnier, 1977) entre analista y
paciente al igual que él bebe con su madre. Se produce un encuentro allí entre
lo que trae el niño y lo que aporta la Reverie materna (Bion, 1966). Desde aquí
la cría humana se hará sujeto al ser nombrado por uno que le permitirá entrar
en la cadena de significantes al hablar de Lacan.
Pero antes del lenguaje del niño hay una madre que nombra que inviste a ese
niño que mira, unifica, construye, y desde ese holding (Winnicott 1969, 1971)
materno y desde su propio desamparo tendrá que hacerse palabra para
humanizar al infans.

     “El entorno seguro del encuadre analítico permitirá la construcción de un relato
(inclusión en la trama vivencial, articulado a otras vivencias) junto al terapeuta
que funcionará a modo de proceso terciario. La posibilidad de articulación se dará
en presencia de otro significativo que en principio funcione como sostén de lo
escindido hasta que entre ambos puedan construir un relato que pueda incluirse
en la trama vivencial hasta ese momento fracturada por efecto de lo disruptivo"
(Zukerfeld,2006, p.p 146 y 147)

Proporcionando en el encuadre analítico un ambiente facilitador (Winnicott
1969), que invite a la infancia herida, seducida, engañada, no reconocida a
repetirse y hacerse viva para ser completada, reconstruida, recordada y por
último integrada. (Ferenczi, 2008).

Entonces, alojemos el dolor, arropemos en el desamparo. Para recordar y
elaborar en transferencia, aquello de lo terriblemente escindido para que un
futuro evento disruptivo no se nos torne traumatogénico. En especial para
aquellos pacientes que hoy depositan su confianza en nosotros.

Frente a la desesperanza silenciosa y solapada...
Winnicott nos dice: "..la esperanza estará dada en evitar el tipo de terapia que
está más adaptada a las necesidades del terapeuta que a las del paciente"
entonces registremos la necesidad y no necesariamente el deseo.
Freud nos dice que la expectativa confiada será la confianza depositada en el
médico, su afán de sanar e incluso la simpatía puramente humana que el
médico haya despertado en él. La facultad de ganarse la confianza de los
enfermos, va a decir (Freud, 1890)



Número 27 | 234

Bion (1962) va a decir en
Aprendiendo de la experiencia, que
el hecho de tratar de conocer algo
implica un sentimiento doloroso que
es inherente a la experiencia
emocional misma del conocimiento.
Bion hablará así de un dolor
inevitable y de un dolor innecesario,
en pacientes en desvalimiento habrá
que ser muy cautelosos con los
extremos. Ferenczi se preguntará
sobre el tacto en La elasticidad de la
técnica (1928) y responde en la
capacidad para la empatía con el
auxilio de los conocimientos
adquiridos. Yo podré ser empatía
con el paciente pero también veré
qué es lo que está pasando a este
paciente que no puede poner en
palabras, donde el afecto está
escindido. 

Entonces frente al dolor del
desamparo y frente a tanta
desesperanza alojemos el dolor, es
darle el lugar del encuadre analítico
en el consultorio para que el
paciente pueda llorar lo traumático
y arropemos en el desamparo con
las palabras e intervenciones.
Pero poniendo el cuerpo a través de
la transferencia y la
contratransferencia. Ligando el
afecto con la representación.
Representando asociaciones.

El psicoanálisis arropando en el desamparo 26www.clinicapsicoanalitica.mx



El psicoanálisis arropando en el desamparo 27www.clinicapsicoanalitica.mx

Y desde aquí la filosofía y el Psicoanálisis nos ofrece los elementos para
interpretar y entender la historia a través de los signos y símbolos que nos
constituyen y nos historizan para no quedar en un eterno retorno de lo igual en un
total desamparo; entonces nos propondremos salir al encuentro con el otro y
desde allí humanizamos;
partiendo de la desesperanza a un vínculo intersubjetivo esperanzador.
Para concluir , ¿qué nos diría Freud en tiempos de incertidumbre y desamparo?
Encontré una de las tantas cartas que Freud le escribió a sus hijos en plena guerra
y sin desmentir la realidad siempre termina sus cartas con amor y esperanza:
“Mi querida Sophie:
Cas expectativas por las negociaciones de Paz es muy grande y la cantidad de
restricciones desmedida.
Sobrepónganse a los terribles tiempos actuales. No se preocupen por la
suspensión de los negocios Salude a los pequeños con todo nuestro afecto y
envíenos noticias pronto”.

Para concluir les quiero compartir una carta de un excombatiente de Malvinas tan
injusta donde muchos jóvenes de 18 años fueron al campo de batalla sin tener los
recursos necesarios para enfrentar una guerra y cuando volvieron fueron recibidos
por el gobierno.

21 de junio de 1982, hace 36 años. El encuentro con mamá (del libro) 
     
     “Trotamos con mi hermano por las frías calles adoquinadas de La Plata
alrededor de unas cinco cuadras hasta que a lo lejos escuché los gritos de mamá,
acelere el trote y cruzando esa tranquila calle la noche del 21 de junio de 1982 me
hundí en su abrazo tembloroso mientras una pura y enorme sonrisa iluminaba mi
cara. 
Mamá lloraba de la emoción como nunca antes la había visto yo, ella no se
despegaba de su abrazo tan añorado, ni yo tampoco quería despegarme. Fue un
encuentro celestial, el encuentro más conmovedor de mi vida. Durante los tiempos
más duros por los que he ido pasando a través de mi vida, ese abrazo regresa a mi
memoria como una especie de relámpago y también me ocurre en los tiempos
buenos. Es una emotiva sensación de confianza, de bálsamo, de amparo, de
dulzura y tristeza a la vez. Creo que esa presencia maternal en el seno de su
ausencia es como la de una virgen que me acompaña por siempre”



El psicoanálisis arropando en el desamparo 28www.clinicapsicoanalitica.mx

Y para concluir les traigo a Freud, paradójicamente para mi criterio nos deja la
duda teórica y técnica, pero nos incentiva a una búsqueda constante del
conocimiento 

Freud al finalizar su Más allá del principio de placer (Freud, 1920) paradojalmente
nos deja en Incertidumbre
teórica y técnica pero nos incentiva a una búsqueda constante del conocimiento
humano y científico; y
nos dice:

   "Debemos ser pacientes y esperar que la investigación dé sus frutos...así como
también estar preparados para abandonar un camino que se signó por un tiempo
si no parece llegar a nada nuevo".
Y retomando su Tratamiento Psíquico. Tratamiento del alma (Freud, 1890) agrega:
"no se cansen de buscar a pesar de la lentitud con que progresa nuestro
conocimiento
científico"
No se cansen de buscar, digo yo, los recursos técnicos para aliviar el sufrimiento
humano, el dolor del alma, su incertidumbre y desamparo.





FLORENTINA GAMARRA 

Psicóloga egresada de la UBA, psicoanalista, maestra en psicoanálisis,
doctorante en psicología e investigadora y docente de la Universidad
de Buenos Aires en la UBA y de la Universidad de Belgrano.

Es supervisora clínica de equipos de residentes y concurrentes de
hospitales públicos de la ciudad y de la provincia de Buenos Aires.
Asimismo, es docente de la diplomatura en psicoanálisis,
problemáticas clínicas contemporáneas por la Asociación Argentina de
Salud Mental y por la Universidad de Belgrano. Es coordinadora de
talleres clínicos y grupos de estudio e investigación en psicoanálisis.

Asesora externa del Departamento de Acontecimientos Traumáticos
de las Fuerzas Aéreas Argentinas. Es autora del libro Lacan, lector de
oriente, escrituras del vacío, Buenos Aires, Cascada de Letras, 2022.
Bueno, también es autora del libro Cuerpo del actor, escenarios
clínicos entre afectos y voces, Buenos Aires, Cascada de Letras, 2023.

TRINCHERAS EN LA INTEMPERIE,
UN PSICOANÁLISIS POSIBLE
FRENTE AL SINSENTIDO Y
DESAMPARO

Trincheras en la intemperie 30www.clinicapsicoanalitica.mx

FLORENTINA GAMARRA 



Decidí poner como título de este trabajo trinchera en la intemperie un
psicoanálisis posible frente al sinsentido y el desamparo. Y la pregunta que me
interesa que guíe un poco mi presentación tiene que ver con cómo entendemos lo
traumático en psicoanálisis. Desde los desarrollos freudianos en adelante
podríamos decir que la conceptualización sobre lo traumático ha ido cambiando,
como así también los modos de considerar el quehacer de los psicoanalistas.

Comencemos por decir que lo traumático puede no necesariamente situarse en
términos universales, ya que un acontecimiento banal puede tener un valor
traumático. Asimismo, una vivencia denominada traumática deja huellas duraderas
donde se repite allí algo que resultó doloroso, insoportable e intramitable
psíquicamente. Estos desarrollos formaron parte de los comienzos freudianos en
torno a la postulación del aparato psíquico.

Freud comenzó estudiando el origen traumático de las llamadas neurosis y
descubrió que los síntomas eran la expresión del conflicto que había provocado la
representación de la vivencia traumática olvidada, ignorada de aquello traumático.
Y en su extenso recorrido y enseñanza ha desarrollado diferentes
conceptualizaciones del trauma. 

Comenzó por situar el trauma como vivencia efectivamente acontecida, luego el
recuerdo de una vivencia que no ha sido traumática en su momento, que podría
devenir traumática por el recuerdo mismo que podría evocarla a partir de una
segunda vivencia que despertaba nexos lógicos con aquella primera.

Tiempos estos en los que Freud situaba que detrás de los síntomas había un
trauma sexual. Luego de estos desarrollos iniciales, en la carta 52 a Fliss
(Freud,1896) dirá ya no creo en mis histéricas y comienza a situar que no se trata
de escenas acontecidas en la realidad, sino de fantasías que tomarán un papel
central en la vida del individuo. Aquí el hecho fundamental es que Freud no deja
de darle importancia, por que no hayan ocurrido en la realidad y tomará estas
fantasías como intermediarias de la formación y etiología de los síntomas.

31www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



32www.clinicapsicoanalitica.mx

Es importante situar que una diferencia fundamental en considerar a lo traumático
como lo que puede poner en juego un mecanismo psíquico orientado por la
defensa o represión, es algo muy diferente a ubicar lo traumático en el sentido de
cierta cuantía que desbordará la capacidad del aparato psíquico de tramitar un
acontecimiento. Dicho de otro modo, lo intolerable de una representación hace
que el síntoma funcione allí como resultado de la defensa, destacando que por
supuesto no todos los sujetos responderán del mismo modo frente a lo
denominado traumático. 

Lo que está puesto en juego allí entonces es la imposibilidad de una descarga del
tinte sexual. Me parece importante destacar, para poder retomar estas cuestiones
más adelante, que en estos desarrollos se presenta la hipótesis de que se produce
una fijación pulsional relacionada con la vivencia. 

A partir de los años 1920, Freud se ocupa de las neurosis de guerra y retoma la
vivencia traumática, que ya no es de carácter sexual, sino que se trata de una
vivencia que pone en peligro real la vida del sujeto.

En torno a este punto, entonces, desarrolla un tipo de repetición que no es la
misma que había planteado hasta entonces y toma relevancia el término
compulsión de repetición para ubicar la insistencia del aparato psíquico en el
intento de ligar la energía psíquica que sitúa el calor recurrente como intento de
ligadura y tramitación intrapsíquica. La repetición de la escena traumática se
producirá a través de las pesadillas o los llamados sueños traumáticos. La cuestión
es qué entendemos por repetición y si hay una diferencia importante a tener en
cuenta entre lo que podríamos denominar repetición o insistencia.

Trincheras en la intemperie



Estas experiencias que parecen contradecir su teoría del principio del placer van a
dar lugar a una teorización del trauma relacionado con el componente mortífero
de la pulsión de Freud, la pulsión de muerte, instaurando de este modo un más
allá del principio del placer. 
Esta compulsión a la repetición, la que causará la tendencia a repetir una y otra
vez aquello que no es plausible de representarse, en la conferencia 18 (Freud,
1916-1917) de la serie Conferencias de introducción al psicoanálisis, La fijación al
trauma, lo inconsciente, dirá Freud que la expresión traumática la aplicamos a una
vivencia que en un breve lapso provoca en la vida anímica un exceso tal en la
intensidad del estímulo que su tramitación por las vías habituales y normales
fracasa por completo, de donde por fuerza resultan entonces trastornos duraderos
para la economía energética. 

Una aproximación al trauma en la enseñanza de Lacan.

Lacan va a dar una interpretación distinta al carácter traumático de la sexualidad.
Él va a decir que hay un agujero en lo simbólico para decir lo sexual en el ser
hablante. Su famoso aforismo no hay relación sexual, no hay nada en el instinto
que nos diga cómo abordar la cuestión de la sexuación.

Los llamados problemas en el ser humano entonces vienen del hecho de que
somos seres de lenguaje. La entrada en el lenguaje supone la pérdida del instinto y
por tanto de las respuestas claras sobre cómo arreglarnos en el cuerpo con la
sexualidad. Tenemos entonces que arreglarnos con el lenguaje, con el
inconveniente de que hay un problema de estructura.

No todo podrá ser dicho. Hay ciertas experiencias que encuentran una dificultad
para ser simbolizadas y que constituyen los grandes problemas del ser humano. La
sexualidad, cómo ser una mujer o un hombre, la muerte, la filiación, etc.

El trauma es lo que no puede ser simbolizado. Hay trauma porque no hay palabras
para decir una determinada experiencia en el cuerpo por su elevada intensidad o
porque sucede en un momento en que el sujeto no cuenta con los recursos para
tramitarla. Sin embargo, la teoría del trauma en Lacan no se limita a hacer de este
una contingencia que puede suceder o no, ni mucho menos se limita a
acontecimientos que pueden llamarse traumáticos en un sentido general.

33www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



El trauma para Lacan no está causado por un hecho en sí, sino por la ausencia de
un saber para metabolizarlo. En toda experiencia humana hay un momento en que
determinada experiencia no alcanza a ser tomada por el lenguaje. No hay palabras
que puedan nombrarla y entonces se produce una marca de intensidad que toca al
cuerpo y allí se fija.

Pero la fijación sola no es una causa de la neurosis, se requiere que intervenga la
represión sobre esa causa. Esta es la matriz de la formación de los síntomas que
ya nos enseñó Freud. El traumatismo significa que hay un hecho que no se integra,
un hecho sin sentido, que queda fijado y a la vez reprimido.

Luego, un dicho que puede ser cualquiera se une a esa marca y desde ahí cobrará
un sentido. O sea que tenemos que pensar hecho, dicho y sentido. Esta marca de
ahí en adelante llama a una repetición del acontecimiento traumático
transformado por el hecho de que se ha asociado como un complemento de
sentido.

En la vida de cada cual hay algo que no pudo ser atrapado dentro de las
coordenadas simbólicas. El trauma es la experiencia humana de un desamparo
primitivo. Pero no se trata del trauma de nacimiento, sino de que el lenguaje no
alcanza para decirlo todo y esa es la experiencia inaugural del desamparo humano.

Entonces el sujeto se defiende de eso a través de los síntomas, del fantasma y de
todos los revestimientos llamados imaginarios. El sujeto puede pensarse como
víctima del inconsciente y del goce y ese encuentro es lo que se denomina
traumático. Ahora bien, si lo traumático es del orden de un acontecimiento que
indica que el aparato psíquico se ve sobrepasado en sus umbrales de tramitación,
de la posibilidad de ligar la energía psíquica desde la perspectiva freudiana y
también hace referencia a un punto donde la capacidad de simbolización se
detiene, es porque precisamente allí no se trata de huella alguna.

Grandiosos son los aportes de Françoise Davoine (2011) respecto del paradigma de
lo traumático en psicoanálisis. El análisis del trauma y su teoría sobre la
banalización del mal cobra plena vigencia, considerando aspectos ligados a la
política actual donde abunda el acallamiento de víctimas de catástrofes. Existen
problemas psicológicos como la locura, la psicosis o el trauma que se tienden a
individualizar, pero que en realidad reflejan trastornos en las relaciones sociales,
en el lazo social, en el vínculo con los otros.

34www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



35www.clinicapsicoanalitica.mx

Muchas veces las experiencias de víctimas de guerras o de catástrofes son
silenciadas, isolapadas, ignoradas, acciones que obedecen a una decisión
meramente política, sin más, y responden a verdaderas fracturas del lazo social.
Esto hace pensar que lo traumático desde nuevas perspectivas se hace
indispensable para un psicoanálisis abierto a lo real, no solo en el sentido
lacaniano, sino también en consonancia con los desarrollos de Silvia Bleichmar. Se
hace preciso un sistema de representaciones que no oponga lo individual a lo
colectivo y la ideología dominante a los discursos sistémicos.

Lo distintivo del valor traumático que hoy me interesa destacar entonces es no
solamente que su característica saliente es la compulsión repetitiva, el fracaso de
la ligadura, y que se resiste a entrar en la cuenta, sino que se trata de un
acontecimiento que no puede ubicarse en una serie en el sentido de un entramado
social, no menos importante. Tomando la diferencia que establece Silvia Bleichmar
(Bleichmar, 1999) entre lo psíquico y lo subjetivo, porque ella sitúa que la
subjetividad no abarca la totalidad del psiquismo, y que se caracteriza por
precisamente tener un carácter reflexivo, ¿qué quiere decir reflexivo? Que está
sometido a las categorías kantianas del espacio y del tiempo. Esto es que no
escapa a las coordenadas espaciotemporales.

Trincheras en la intemperie



Se trata de que lo traumático no puede siquiera servirse de una escena, se trata de
un acontecimiento que me gustaría denominar sin borde. Se hace necesario
considerar entonces lo traumático dándole el marco de una historización, un
trabajo que requiere armar un borde en torno a lo no simbolizable, porque lo que
distingue al trauma en el acontecimiento traumático es precisamente una
temporalidad que corresponde a un tiempo congelado, detenido, petrificado,
perplejo. Al decir de una psicoanalista y escritora argentina a quien admiro
profundamente, Lila Feldman dice:  
“podemos sobrevivir al despojo de tantas creencias y certezas, y que la vida
psíquica encuentra los modos de reponerse, algunas veces, en parte, y a lo largo
de un cierto tiempo.
Que la existencia que nos toca admite varios comienzos, no uno solo, y que los
finales que la atraviesan son ocasionales, mayoritariamente abruptas, inesperadas,
brutales. ”.
La palabra no alcanza cuando nos visita el horror. Y en este sentido es que el
trabajo analítico y la posición de un analista es inseparable de lo político.

Entonces, me interesa que situemos una distinción que hace Feldman entre la
incertidumbre y el sinsentido que resulta importante para este desarrollo. Cuando
ella dice que tendemos a tomar rápidamente a la incertidumbre como algo nocivo,
problemático para el psiquismo, pero basándonos en la propia vida y en la clínica,
sabemos que esto no es así. Incluso sabemos que a veces la incertidumbre,
nuestros pacientes, nos la agradecen, porque es una herramienta para combatir
algo peor, que es el sinsentido.

Que las certezas suelen ser mucho más aplastantes algunas veces. No es entonces
tan peligrosa la incertidumbre como el sinsentido. Se trata de diferenciar la
certidumbre y el sinsentido, el saber de la convicción, de la certeza, la realidad de
la verdad y la ficción.

No es posible vivir sinsentido. Habitamos el campo del sentido, pero hay veces en
que, al decir de Feldman, el no sentido es la mordaza con la que se trama toda una
vida, cristalizando la existencia en sentido crónico de desesperanza. Y están los
derrumbes catastróficos, esos acontecimientos de puro trauma.

36www.clinicapsicoanalitica.mx

 M.L Fieldman (2022, mayo) Una indagación sobre lo que dejó la pandemia. Incertidumbre y sin sentido. 
https://www.pagina12.com.ar/421179-incertidumbre-y-sin-sentido

Trincheras en la intemperie



La función de este modo, en el que quiero leer e instalar el tiempo de après-coup,
requiere entonces de dos tiempos de la resignificación, porque sin ese tiempo no
hay historia. No siempre podemos habitar el tiempo, y en ocasiones lograr hacerlo
no es sin periodos de largas batallas. Lacan tiene una frase pronunciada en
Función y campo de la palabra y el lenguaje (Lacan, 1953) dice: “mejor pues que
renuncie quien no pueda unir a su horizonte la subjetividad de su época”.

No hacer lugar a la subjetividad de la época implica correr el riesgo de hacer del
psicoanálisis una experiencia intelectual, alejada por completo de la realidad en la
que vivimos. Habitamos lo social, en un momento histórico determinado. Estamos
comprometidos también a poner en evidencia a los discursos dominantes y
opresivos, con esa bestial pretensión de hegemonía que intentan asesinar las
voces de la subjetividad.

La soledad de la que nos ocupamos los analistas es esa que decimos que es
estructural, puede precisamente, en el lazo social, si bien por supuesto no
resolverse, claro está, sí transitarse. Recordemos que una de las manifestaciones
más patéticas del goce es la de prescindir del otro, elevando el narcisismo a su
máxima expresión y rechazando la diferencia, atacando siempre a las minorías.
Solo habrá psicoanálisis en tanto haya analistas dispuestos a escuchar al sujeto y
también a los discursos de cada época.

No ser interlocutores del pensamiento que afecta la época conlleva a un
psicoanálisis liberal, que sostiene que lo que atañe al sujeto se puede pensar como
ajeno a lo social y el contexto reflexivo donde una subjetividad social se entrama. 

Se trata entonces de que pensemos que el sujeto está unido a la subjetividad de la
época y esto implica no desconocer los determinantes que nos condicionan, que
están más allá de cada uno. Cuando hablamos de lo político se habla de una ética
respecto al sujeto y que cuando hablamos de política se piensa en la función del
analista habitando por fuera de esa política.

¿En qué sentido entonces se puede hablar de subjetividad de una época? ¿Qué
significa para un analista unirse a la subjetividad de su época? Se trata, al menos,
este es mi punto de vista, de una realidad transindividual y esta sería una
definición de subjetividad. 

37www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Sirviéndonos hoy más que nunca del modo de abordar la subjetividad y quién mejor
que la anticipadamente nombrada Silvia Bleichmar (2009), quien planteaba que la
subjetividad en sentido estricto se refiere al posicionamiento del sujeto en un
movimiento de cogitación ante sí y con los otros. Sujeto del inconsciente
atravesado por el inconsciente pero articulado por la lógica que permite la
conciencia de la propia existencia.

De este modo podemos diferenciar subjetividad de psiquismo. El inconsciente
subjetivo no, parareflexivo. La subjetividad no abarca la totalidad del psiquismo
sino que se inscribe en los modos históricos en los que los procesos subjetivos se
llevan a cabo.

La subjetividad implica entonces categorías kantianas, ordenadoras del
pensamiento fundamental entre tiempo y espacio. No se trata del yo, se trata de la
conciencia colectiva. La conciencia es la afectación más la conciencia de dicha
afectación

El punto entonces no es el yo sino la conciencia de estar afectados por lo que nos
atraviesa. La subjetividad es una construcción histórica.

Para terminar quisiera compartir con ustedes algunas reflexiones en medio del
contexto que está viviendo hoy la República Argentina, país en el que habito y al
que pertenezco, en el marco del actual gobierno y de sus abruptas decisiones que
no logran evitar recordar nuestro periodo de gobierno dictatorial y que nos
conducen a los peores desenlaces, aquellos que Silvia Bleichmar planteaba como
desmantelamiento de las subjetividades.

Hace pocos días hemos vivido un horroroso episodio de represión en el marco de
una marcha en defensa de los jubilados donde hubo una terrible represión por
parte de la policía que dejó un saldo de heridos de gravedad entre ellos, un
fotógrafo que continúa al día de hoy peleando por su vida. Supongo que esto habrá
sido de público conocimiento también para ustedes. No podemos vivir sin sentido,
con extrañeza.
No podemos vivir en peligro. Puede resultarnos irracional abandonar las
certidumbres, pero el sin sentido es en sí mismo la catástrofe. Por estas razones
que quise compartir la inquietud que acerca de la responsabilidad que como
analistas tenemos frente al desamparo de las subjetividades, y evocando también
los ejes de autoconservación y autopreservación de los que ya hablaba la querida
Bleichmar, cuando dice que el desajuste brutal entre ellos es lo que lleva a la
demolición de la subjetividad.

38www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



39www.clinicapsicoanalitica.mx

Y aunque la producción de subjetividad
no es un concepto psicoanalítico, no es
ajeno al sujeto con el que nosotros
trabajamos. Una cosa es la
deconstrucción necesaria y otra es la
segregación y el exterminio de las
minorías, la desnaturalización, la
represión y la tortura. La producción de
subjetividades es un proceso socio
histórico.

Hace referencia al modo en que las
sociedades determinan las formas con
las cuales se constituyen las
subjetividades. Y de esto los analistas
no podremos jamás quedar
desafectados.

Conversación con Florentina Gamarra al término de la exposición de su
ponencia. 

Fernanda Vidal: Actualmente en México pasa algo similar. No sé si usted tiene
conocimiento acerca de un campo de exterminio encontrado recientemente.
No sé si eso también se puede considerar como el sinsentido. 

Florentina Gamarra: Por supuesto. A mí me parece que en realidad si hablamos de
toda América, toda América latina, toda América ha tenido fuertes sufrimientos y
sigue teniendo esos fuertes sufrimientos que cada vez más resultan de los embates
que tenemos que enfrentar ante las llamadas grandes potencias.
Y en este sentido a mí me interesa mucho entender, sobre todo por la labor que
nos queda por delante a los analistas, que cuando un analista está completamente
desafectado de la época y de la actualidad en la que vive, vuelve a su consultorio
una heladera hermética, llena de frialdad y de desconexión, creyendo que entonces
de lo que se trata el psicoanálisis es de la individualidad. Y ni siquiera desde los
comienzos freudianos se trató de eso. 

Freud era el hombre más generoso con sus pacientes. Freud le ha dado de comer a
sus pacientes. Freud se ha preocupado por la guerra. Freud ha escrito sobre la
guerra.

Trincheras en la intemperie



Bion, Winnicott, Melanie Klein, hay muchos grandes exponentes maestros dentro
del campo del psicoanálisis que nos han enseñado que el psicoanálisis no puede
quedar separado del contexto, su época y su atravesamiento social. Psicología de
las masas y análisis del yo. Quiero decir, nosotros no tenemos una práctica
hermética ni reducida a ese “de a dos” que habita el consultorio.

O mejor dicho, diría, esa es la clínica más fácil. Quizás es la clínica con menos
problemáticas en el orden de esas fuertes afectaciones que padecen muchos
sujetos. Y sobre todo me parece que haber descuidado este punto es lo que hizo
que durante décadas y décadas y décadas se considerara el psicoanálisis una
práctica elitista, una práctica para unos pocos.

Es el día de hoy que tanto ustedes lo sabrán mejor que yo, y lo mismo nos está
pasando en ambos países. El discurso psicoanalítico ha sido un discurso que ha
sido segregado en gran parte, creo yo, por el quehacer de los psicoanalistas, no del
discurso psicoanalítico en sí, sino por cómo los psicoanalistas muchas veces han
transmitido mal los primeros ejes fundantes de una formalización clínica en el
psicoanálisis. No hay clínica sin la posibilidad de poder pensar en el otro.

Pensémoslo claramente desde estas cuestiones que suceden a las explosiones
económicas, a las debacles que estamos sufriendo en función del dólar, por
ejemplo, y de cómo la inflación día tras día va haciendo que cada vez nos consulten
sujetos que están padeciendo hambre, que están padeciendo inseguridad sin poder
contar con los mínimos requerimientos necesarios para poder subsistir. Salud,
educación y trabajo. Claro, no es una guerra, ¿no? No estamos como Palestina, no
estamos en esa guerra.

Pero las guerras que se viven hoy en las masacres de la minoría también podríamos
decir que es mucho lo que le debemos al avance de las ciencias y a la tecnología.
Por supuesto que sí. Esto mismo es un avance que le debemos a la tecnología y a
todo lo que la pandemia nos dejó.

Pero es cierto que hubo acontecimientos, efectivamente, que nos han dejado
desprovistos de la posibilidad de utilizar la palabra para poder tramitar, para poder
ubicarnos en tiempo y espacio. Estas cuestiones no están por fuera de lo que a un
analista le tiene que inquietar a la hora de tener enfrente, ante todo, a alguien que
sufre. Ante todo, es alguien que sufre.

40www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Después podemos ver si con ese que sufre trabajamos de un modo o de otro, ¿no?
Más sistémicamente, más cognitivamente, más conductualmente, en fin. Bueno,
habrá terapéuticas para todo el mundo. Lo que digo es que en el campo y la salud
mental, los psicoanalistas no estamos, no podemos estar desafectados de las
realidades que nos toca vivir.

En una oportunidad, hace muchos años, yo trabajé aquí en mis inicios, digamos,
para una línea aérea que en el año 1999 sufrió un accidente y bastante poco
habitual de lo que uno se imagina como un accidente aéreo. Uno tiene la idea de
que un accidente aéreo implicaría que un avión se caiga, como el que pasó en Fray
Bentos Uruguay en algún momento también. Sin embargo, este vuelo, este avión
nunca despegó y al alcanzar la velocidad 2, que es la velocidad de despegue, queda
carreteando y entonces arrasa contra las rejas del aeropuerto situado en plena
ciudad de Buenos Aires, cruza la avenida Costanera al borde del río e impacta
contra una estación de servicio que en el fondo tenía una garita de gas.

En cuestión de segundos, el avión por supuesto se incendia, no se cae del aire, se
incendia. Muere muchísima gente, mucha otra gente se pudo salvar. Y el impacto
que tuvo fue porque este acontecimiento estuvo a la vista, cercano, y estaba
pudiendo ser observado en ese mismísimo momento por miles y miles de personas
que estacionaban sus autos consternadas.

La gente salía por las ventanillas del avión, se tiraban, se abrían las puertas, algo
completamente siniestro, algo del orden verdaderamente de lo que uno no imagina.
Esos fueron mis primeros pasos en el trabajo con lo traumático y me ha tocado
estar presente, por ejemplo, en situaciones en las que había que negociar con las
víctimas. Negociar las víctimas es negociar entre las víctimas, la empresa, el seguro
y lo que pasaba con los damnificados.

Y era muy claro ubicar cómo el código aeronáutico tenía tipificado cuánto le
pagaban de indemnización a alguien que había muerto en el accidente. Y entonces
las familias que se acercaban a reclamar y a las familias que efectivamente querían
que alguien se hiciera responsable por esas muertes, lo que planteaban era que el
código les ofrecía una cierta suma con las cuales poder resarcir lo que había
pasado. Aquí también, en la época en la que los militares, como le decimos aquí, se
chuparon, secuestraron y asesinaron a 30.000 hoy desaparecidos, ofrecían
remuneraciones a las familias que tenían que firmar, a las madres y abuelas de
Plaza de Mayo, un acuerdo como dando a sus hijos, a sus nietos por muertos,
firmando un convenio que le podía permitir entonces al Estado resarcirlos
económicamente por esas muertes.

41www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Entonces, digo, en ese sentido, no estamos hablando del trauma representacional,
no estamos hablando de ese trauma que inicialmente lo convocó a Freud, estamos
hablando de ese trauma que efectivamente hace que algo no pueda ser alcanzado
representacionalmente. Por eso decidí llamarlo también de trinchera, porque en la
trinchera es como si el analista ahí estuviera efectivamente en el campo de batalla,
porque no tenemos sino la opción, no nos traen los fantasmas, los síntomas, los
sueños, en el sentido tramitativo del término. La trinchera es en este momento
cuando esto está vigente, cuando de esto no pudimos hacer todavía un pasado
historizado.

Fernanda Vidal: Gracias, doctora. Tenemos algunas preguntas en el chat. Nos
dicen, ¿para usted qué es la interperie, el desamparo?

Florentina Gamarra: El no poder recurrir con las primeras funciones que se
necesitan de garantías mínimas para considerar la existencia. Porque después
podríamos trabajar con el inconsciente, después podemos, en todo caso, hilar,
asociar, entramar. Pero un sujeto a la intemperie es un sujeto que se encuentra
absolutamente desprovisto de las mínimas garantías para poder sostener todo lo
que implica la subjetividad.

Todo lo que implica la subjetividad a lo que me refiero es que no solo es un ser
vivo que requiere de los movimientos de autoconservación para mantenerse vivo,
sino que a la subjetividad la sostenemos con identidad. Y esta es una palabra que
por supuesto no se 

42www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



refiere a la identidad tal como la abordamos desde el punto de vista psicoanalítico,
porque en ese sentido la identidad planteada por Freud le correspondería más a
esa instancia yoica, de la cual, por otro lado, yo creo que no debemos carecer,
porque si nos faltara un yo, ¿cómo salimos al mundo? Entonces, en este sentido,
cuando hablamos de subjetividad, me parece que en ese punto la intemperie indica
ese punto de desubjetivación, de desmantelamiento, de desarraigo, de desprovisión
absoluta de toda coordenada simbólica en la que se funda una existencia,
inicialmente. 

Fernanda Vidal: Gracias doctora. Y bueno, ¿cuántos pacientes llegan a su
consultorio con este desamparo? 

Florentina Gamarra: El tiempo de la palabra es un tiempo muy arduo, es un tiempo
que habitualmente yo no soy muy partidaria de apurarlo. A la palabra hay que
poder esperarla y muchas veces quienes comienzan prestando palabra en este tipo
de acontecimientos somos los analistas.

Parte del trabajo con este modo de concebir lo traumático es precisamente armar
la trama, es precisamente ir tejiendo un bordeamiento que se haga sobre ese
punto, sobre ese agujero que, por supuesto, no tiene palabra. Pensemos en los
abusos, las violaciones, pensemos en los abandonos, pensemos en todo tipo de
destrato, pensemos en las adopciones ilegales, pensemos en las apropiaciones,
pensemos en los asesinatos, pensemos en estas cuestiones en las que estamos
hablando de un grado de desprotección y de desvalimiento que no deja margen
alguno para que ahí podamos trabajar tal como entendemos después las
elaboraciones psicoanalíticas, neuróticas, en cierto punto digamos las
problemáticas que afortunadamente podríamos tener cualquiera de nosotros en
función de cómo amamos, cómo no amamos, por qué sufrimos, por qué nos duele,
qué repetimos. Esa es una clínica que se sostiene en el mecanismo psíquico de una
elaboración, fallida, pero de una elaboración al fin.

Ahora, esto otro, que nos ubica del lado de la trinchera, nos pone a trabajar con
acontecimientos, por eso me parece que es interesante y por eso hacía mención de
estas enseñanzas maravillosas de nuestra queridísima Françoise Devoine. Es que
durante años se ocupó de trabajar específicamente en hospitales psiquiátricos para
determinar qué es lo que sucede con las catástrofes, con las guerras, y qué es lo
que pasa que en ese punto hay tanta frialdad por parte de quienes consideramos la
salud mental. A veces pareciera que para quienes nos dedicamos al psicoanálisis la
salud mental fuera mala palabra.

43www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Ante todo lo que nos ocupa es la salud mental. La salud mental es lo que hace en
todo caso a un sujeto digno de vivir la vida. Ahí no nos importa tanto el patrimonio
de su neurosis como si nos va a importar, por supuesto, en un segundo momento y
con otros tantísimos casos.

Pero en este caso me parece que la propuesta de las jornadas tiene que ver con
esto, de cómo pensamos ahí la vulnerabilidad y qué hacemos ante la vulnerabilidad.
Hoy, por ejemplo, una temática que nos convoca en la vulnerabilidad son los
adolescentes, los y las adolescentes. En esos encuentros, quizás en demasiada
virtualidad, que a veces los exponen, que no tienen modos muchas veces de poder
recurrir a consultas que los pueden dejar incluso en medio de estafas, en medio de
cercanías que borden desconocimientos.

El gran acompañamiento que hoy en día nos encontramos en los llamados períodos
de transición, de esas transiciones que implican poder encontrar una identidad
sexuada que se acerque mucho más a una posición de género decidido y no
inculcado por un anatomismo biológico. En su momento aquí, me acuerdo que en
Argentina, cuando nosotros tuvimos tardíamente una ley de interrupción voluntaria
del embarazo, nos costó muchas vidas de muchas mujeres no poder decidir sobre
sus cuerpos y, por supuesto, que en esas decisiones no había acompañamiento
alguno por el sistema de salud. Hoy podríamos decir que hemos logrado que al
menos de esto se pudiera hablar, que se animaran, que pudieran consultar, que
pudieran pedir ayuda.

Del mismo modo que los grandes pedidos de ayuda frente a situaciones horrorosas
de abusos de mujeres que han sido, mujeres varones también, pero
mayoritariamente de aquí los abusos son cometidos por hombres, al igual que los
ataques bestiales que muchas veces someten algunas mujeres al más cruel de los
desamparos. En esto nos queda todavía muchísimo terreno por ganar. Y nosotros
somos agentes para que eso se produzca.

Fernanda Vidal: Con esto que usted comenta de los hospitales psiquiátricos aquí en
México, apenas hablábamos de un tema, del porqué ya no hay tantos hospitales
psiquiátricos, o bueno, pareciera que entran en un acuerdo de pausarlos. 

Florentina Gamarra: se conoce como el de la desmanicomianización. 

44www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Fernanda Vidal: Sí, sí, sí, que ya no van a ser más, O sea, parece que el gobierno,
quien se encarga de eso, dice: no, ya no más porque estamos en programas de
salud mental. Este hecho de no más internamiento, en el de que ya no hay esta
atención a las personas vulnerables, ¿se trata de este sinsentido que usted habla? 

Florentina Gamarra: Absolutamente, porque viola los derechos humanos.

Es vejatorio respecto a los derechos humanos de quien necesita un plan de
asistencia mínimo, atención primaria de la salud, lo llamamos aquí, nos deja frente
a la vulnerabilidad y el desamparo más espantoso en frente de un Estado que
debiera garantizar el bien común. Y a esto me refería también cuando hablaba de la
política. Porque la política, es cierto, la política no es el partidismo, ¿no? Nosotros
solemos confundir, solemos creer que la política tiene que ver con lo partidario, si
estamos a favor o en contra de tal partido político.

Eso no es la política. La política son todas las medidas y todas las leyes y todas las
decisiones que se implementan para garantizar en los aspectos fundamentales del
ser humano el bien común, ¿no? El bien común de una nación, poder
implementarlo, tomar decisiones, medidas pero implementaciones de esas medidas
también. En este sentido, digamos, yo que había entendido mal, por eso dije
desmanicomianización, porque en una época poder pensar en un plan de salir de
los manicomios, pero armar estructuras de funcionamiento como el hospital de día,
la figura del hospital de día, la figura de que se puedan agrupar en pequeños,
justamente en pequeñas comunidades para poder tener un trabajo más cercano,
más subjetivante, más singular con cada uno de los sujetos, es un plan de acción
que efectivamente va hacia la no generalización, la no universalización.

Pensemos que aquí, un ejemplo puntual, lo pongo aquí en la República Argentina,
contamos con muchos más, pero voy a nombrar tres hospitales exclusivamente
psiquiátricos. Uno es el hospital Borda, que es el de hombres, el Moyano, que es de
mujeres, el Tobar García, que es el Hospital Infanto Juvenil de Internaciones, y que
como ustedes saben, cualquiera que ingresa ahí tiene que ingresar por la orden,
además del juez, porque el paciente ingresante se considera peligroso para sí y
contra terceros. Muchas veces pasa que se trata de sujetos que no tienen dónde
vivir, que no tienen a dónde ir, que no tienen familia y que quizás han logrado
poder encontrarse en alguna situación medianamente fortalecida y lograda para
poder tener una vida por fuera del nosocomio.

45www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Y sin embargo esto no es posible, porque no hay ningún plan de acompañamiento
de externación de esos pacientes, justamente porque no tienen familiares, porque el
juez no puede expedir finalmente que el paciente sea egresado del hospital. Y
entonces permanecen internados un montón de pacientes, que no requieren de esa
internación y que quedan ahí como si fueran abandonados y relegados a esas cuatro
paredes hospitalarias por el solo hecho de que no tienen ninguna infraestructura, ni
siquiera emocional, por supuesto, que les permita acompañar ese proceso de vuelta
a la sociedad, y la sociedad no los recibe. Entonces la política tiene que ver con esto,
y que nuestro quehacer esté comprometido, y que no podamos negar, no podamos
invisibilizar, no podamos negar este compromiso que los analistas tenemos respecto
de esta ética y de esta posición, esto es lo que hace lo político del psicoanálisis.

Del mismo modo que el ingreso es necesariamente judicial. Y también podríamos
hablar de lo que pasa con estas dependencias entre el poder legislativo, el poder
ejecutivo y el poder judicial, esta no independencia entre los dos primeros poderes y
la dependencia del poder judicial, pero qué es lo que pasa con la justicia de los
países, qué se hace con los derechos humanos, cómo puede ser que al día de hoy,
digamos, sea un pueblo el que tiene que hacer el ejercicio de recordar, estando
ahora tan cercana nuestra fecha de conmemorar el 24 de marzo acompañando a las
madres y abuelas de Plaza de Mayo que han sido brutalmente arrebatadas de las
vidas de sus hijos y de sus nietos por una masacre cometida por los militares que
han arruinado la dignidad de miles y miles y miles y miles de jovencitos. Que quien
no piensa igual es segregado, quien no piensa igual es desterrado, quien no piensa
igual es asesinado.

Bueno, esto es efectivamente lo que nosotros como psicoanalistas no podemos
desconocer, no podemos correr la mirada. Y en este punto nuestro quehacer es
social, no es sin eso. 
Fernanda Vidal: Gracias, doctora. Bueno, nos preguntan también, ¿de qué manera se
ha aperturado el dispositivo analítico en contextos de la intemperie? 

Florentina Gamarra: Diría que puedo hablar de lo que esto funciona aquí, en
Argentina, en Buenos Aires. Es el resultado de un arduo trabajo. Diría que se trata
de implementar permanentemente estrategias que muchos colegas, trabajando
incluso en hospitales, en algunas instituciones, hacen, como decimos aquí,
absolutamente a pulmón.

El modo de trabajo tiene que ver, en primera instancia, me parece a mí, que
tenemos que empezar por alojar. Que de lo que se trata cuando hablamos de la
intemperie es de una función de un analista que aloje, de dar lugar, de cobijar.
Vieron que a veces se comenta 

46www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



mucho esto de que los analistas no hablamos, no tocamos, no abrazamos, no
tenemos más que la comunicación indispensable.

Ahora, hay momentos en donde el analista es en cuerpo, en donde la manera de
intervenir es poniendo el cuerpo. No es pecado poner el cuerpo. Por supuesto que
siempre estamos hablando de la salvedad, el caso por caso, no es que uno va a
andar repartiendo abrazos por todos lados.

Pero no perder de vista de que cuando hablamos de la presencia del analista,
hablamos de un analista que haga cuerpo ahí, donde haga consistir hasta en el
abrazo. El abrazo puede ser con palabras también. Pero en ocasiones es necesario
poner el cuerpo. Es necesario poder calmar, es necesario hacer que ciertos sujetos
no se sientan solos en lo que les está tocando vivir, que no estén tan desamparados,
que puedan en todo caso encontrar una trinchera en el medio de tanta
vulnerabilidad, en el momento de tanto desamparo.

En ese sentido, la presencia, la asistencia, el poder acompañar esos procesos, el
poder darle lugar a la palabra, al silencio, a lo que a veces no hay nada para decir y
simplemente se acompaña con una mirada, con una mano sostenida, con un cuerpo
acercado, hasta que finalmente algo de eso pueda empezar a dar lugar a cierta
historización. Podríamos pensar que en los dispositivos, por ejemplo, aquí lo que se
me ocurre es que hay un dispositivo que está funcionando y que ha funcionado
durante muchísimos años con los veteranos de Malvinas, los que fueron a la guerra
de Malvinas, a la guerra que Argentina peleó contra Inglaterra y que Inglaterra se ha
quedado con ese territorio. Y que recuerdo que aquí el gobierno de turno, de facto,
de ese momento mandó a la guerra a jovencitos de 18 o 20 años a combatir con un
trajecito y algunos chocolatitos que mandábamos desde Argentina para que los
soldados no tuvieran frío, mientras que los ingleses peleaban con un bombardeo
atómico y con cañones que disparaban, mientras que ellos tenían trajes camuflados
y antillama y antiexplosión.

Nuestros soldados iban con su trajecito de guerra y algunas ametralladoras. Eso ha
dejado un saldo que va muchísimo más allá de lo que implica, por supuesto, la
aberración de la guerra. Es un punto sin retorno.

Es esto que en algún punto podríamos decir cuando los escuchamos hablar a los
veteranos de Malvinas, que al día de hoy parecen despertarse con los sonidos del
bombardeo. Y eso no va a tener nunca una tramitación psíquica al estilo de un
mecanismo psíquico para construir un cinto. Ahí no va a haber nunca un modo en el
que eso se entrame o ingrese a la economía psíquica.

47www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Número 27 | 234

Entonces, ahí lo que hay que hacer
es dar lugar, bordear, acompañar,
sostener, escuchar, poner palabra.
Donde nuestro trabajo no tiene nada
que ver con interpretar en el sentido
tradicional de nuestro trabajo
psicoanalítico. 

Fernanda Vidal: ¡Vaya doctora! esto
que comenta respecto a personas
que han sufrido la guerra resulta
impresionante. 
¿Qué pasa con los niños cuando son
abandonados? ¿Cómo se podría
trabajar? Poco de ellos llegan a la
clínica, pero a lo mejor en una
intervención de casa hogar. ¿Qué
postura podría tener el analista
frente a un pequeño que es
abandonado desde muy bebé? 

Florentina Gamarra: Acá hay dos
cosas que me parece que abren esta
pregunta que me estás haciendo,
Fernanda, porque cuando te referís
a los niños y niñas abandonados y
abandonadas, lamentablemente aquí
lo que tenemos que decir es que
nosotros en Argentina contamos con
un sistema de adopción, muy lento.
No sé cómo funciona en México,
pero aquí es muy lento el sistema de
adopción.

Aquí hay una cantidad de niños y
niñas completamente abandonados
y abandonadas en asilos para niños
y niñas, porque justamente en el
tren de las adopciones siempre se
priorizan o las familias siempre
quieren bebés recién nacidos.

48www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Y entonces hay una superpoblación de niños y de niñas que son más grandecitos, de
5 o 6 años para arriba, hasta 18 muchas veces, que están esperando en sus
orfanatos, en sus casas, en sus asilos, para que alguien los quiera, les vaya a
buscarles un lugar, una familia, un hogar. Y muchas veces pasa que cumplen la
mayoría de edad y se terminan yendo de esos orfanatos, de esos lugares, porque ya
no pueden seguir estando y no tienen a dónde ir.

Entonces, me parece que en ese sentido, cuando nosotros recibimos, en el mejor de
los casos los recibimos, porque a veces tampoco nos llegan a consultar en esos
casos. Sí, por supuesto, hay muchos colegas que trabajan en los sistemas judiciales
en pro de garantizar a los menores y a las familias. Los juzgados de minoría y familia
se ocupan de estos casos, no dan abasto de la cantidad de trabajo que hay respecto
a este tipo de situaciones de vulnerabilidad de las infancias.

Como así también la cantidad de niños y niñas que viven a la intemperie, viven en la
calle, viven en la calle y pasan hambre. Y uno podría decir, en esos casos estamos
esperando que esos pacientes golpeen la puerta del consultorio. No lo van a hacer.

Entonces, a lo que me refiero es que es muy difícil, pero que creo que lo que
tenemos que empezar a pensar es qué políticas sociales se implementan desde un
estado benefactor, garante, que no consideren lo más mínimo, que esas situaciones
requieren y forman parte de la urgencia de la salud mental. Incluso durante
muchísimo tiempo la salud mental fue segregada del campo de la salud. Se ha
considerado que la salud mínima es indispensable es la que se garantiza en la
ausencia de enfermedad.

La salud mental ha tenido un lugar bastante relegado. Ahora, por suerte, no es tan
así. Hoy podemos tener psicólogos en los servicios, podemos contar con psicólogos
como jefes de servicios, pero esto históricamente en nuestro país ha sido el
resultado de largas batallas.

Entonces, en este sentido, acá creo que hay una pregunta, ¿qué aportaciones puede
brindar el psicoanálisis en pacientes que no suelen ser acogidos por las instituciones
de salud mental? Bueno, precisamente, ¿cómo trabajar y en qué dispositivos? Muchas
veces cuando recibimos este tipo de pacientes, lo que sí estamos seguros es que no
podemos trabajar en soledad, que necesitamos apostar a equipos interdisciplinarios,
las figuras del trabajo en equipos entre psiquiatras, trabajadores sociales, artes
terapeutas, acompañantes terapéuticos. 

49www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



En fin, hay un soporte que se hace interdisciplinario para poder pensar que allí de lo
que se trata es de un ser humano. No se está tratando, si lo pensamos desde el
punto de vista médico, si lo pensamos… entonces fragmentamos al sujeto, ¿no? El
trabajo en equipo, la interdisciplina, el poder escucharnos.

Es cierto que a veces el trabajo institucional tampoco da abasto para trabajar con
este tipo de problemáticas, ¿no? Están nuestros residentes del campo de la salud
mental, nuestros concurrentes haciendo trabajos en hospitales, muchos de ellos lo
hacen absolutamente ad honorem, entonces en ese sentido me parece que
efectivamente nuestro compromiso social y sobre todo cuando a veces en lo
particular nos consultan claramente por algunos casos, algunos sujetos que dicen no
tengo plata para pagar. Bueno, ¿y qué hacemos ahí? Y atendemos igual, ¿no? Y
atendemos igual y veremos en qué momento y si en algún momento el paciente
puede pagar, pagará y si no puede pagar. Estamos comprometidos en armar
estrategias que humanicen, que ante todo de lo que formamos parte es de eso. En un
acto que humanice a los sujetos en vulnerabilidad, desamparo y a la intemperie.

Fernanda Vidal: Muchas gracias, doctora. En el chat nos preguntan: me gustaría saber
su opinión acerca de la relación de la tecnología y toda la violencia que se ha
presentado de unos cinco años para acá. Se sabe que la violencia siempre ha estado
presente pero quizá antes no salía tanto a la luz todo lo que pasaba.

Florentina Gamarra: A ver, esta relación que establece es entre la violencia y la
tecnología. Yo quiero empezar diciendo que la violencia humana existe desde que el
mundo es mundo, ¿no? Hoy lo tenemos visible y hoy en la tecnología efectivamente
se dan una serie de situaciones que quedan ligadas y emparentadas con ese uso
tecnológico, claramente. También diría que la tecnología se ha convertido en una
herramienta de dominio, así como de segregación, de manipulación de información.

Pero creo que hay una cuestión que es más importante, que es, ¿qué suscita la
violencia? ¿De qué hablamos cuando hablamos de violencia? Yo no sé si van a
coincidir conmigo pero a mí me parece que la pregunta que tenemos que hacernos es
¿cuál es la raíz de la violencia? ¿Qué dispara que alguien reaccione con violencia ante
una situación u otra? En el caso puntual de la pregunta y la tecnología, parece que la
tecnología como todo ha atendido puentes maravillosos. Como decía hoy al
comienzo, incluso la posibilidad de que nosotros estemos pudiendo tener este
encuentro yo a ocho, nueve, diez horas de distancia del avión de ustedes y estando
compartiendo estas jornadas tan interesantes. Entonces, así como la tecnología tiene
este tipo de maravillas, me parece que también aquí cuenta el uso que hagamos de
esas tecnologías.

50www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Y en el uso, estamos hablando, o en todo caso me interesa situar, los desarrollos de
un filósofo que yo admiro mucho, contemporáneo, que es Byung Chul Han, que
seguramente ustedes lo habrán escuchado más de una vez, él se ocupa de la
biopolítica. Y lo que dice es que estamos en una era en la que el aumento de las
comunicaciones y la posibilidad de que podamos tener contacto con cualquier
persona del mundo en menos de un minuto, esté donde esté la persona y estemos
haciendo lo que estemos haciendo, facilita la comunicación. Pero eso no
necesariamente nos garantiza la comunidad.

Y parte incluso de los desarrollos que podríamos llamar tecnológicos, que no sean
cuidados pertinentemente, podrían efectivamente, no en todos los casos, no
generalizo, pero podrían, de acuerdo a los usos que se haga, poner en peligro lo que
es el encuentro de las personas entre cuerpos. Que los cuerpos estén presentes, que
las miradas estén presentes, que la palabra sea un punto de encuentro, que la gente
se siga encontrando a compartir un café. Que los niños sean menos expuestos a toda
la tecnología y que puedan, en todo caso, interactuar más o estar más recibidos en el
seno familiar.

En este punto, en la era de la comunicación, y es paradójico, ¿no?, porque en la era
de la comunicación que haya menos comunidad es un problema, porque entonces
nos estamos comunicando, pero estamos entendiendo por comunicación algo que no
hace lazo. Es muy diferente comunicarse de hacer lazo. Y en este punto, me parece
que también opera segregativamente, en algunas ocasiones, digo, no en todas,
Porque hay niños que no, o acá por lo menos ha pasado en Argentina, en la época de
la pandemia incluso había niños que no tenían ninguna computadora para conectarse
a las clases de la escuela.

Y los niños que no tenían computadora o que no tenían tablet y no tenían ningún
ordenador para ingresar a las clases se quedaban afuera de la clase. Entonces es
paradójico porque la tecnología facilita, pero también el uso de la tecnología, que
depende también del atisbo humano y poder pensar algo de eso, nos acelera o nos
pone, digamos, a tiro con un montón de preguntas que debemos considerar y no
dejar absolutamente todo en manos del avance tecnológico, porque el avance
tecnológico es excelente y puede estar muchísimo al servicio del hombre, el
problema es que el hombre, genéricamente hablando, no termine estando al servicio
de la tecnología, así que la clave es como todo, de qué manera regular el avance al
que le debemos mucho o pero que en algunas ocasiones también corremos el peligro
de quedar arrasados por ese mismo avance. Y por otro lado, y esto lo digo en
general, estará de advertidos con l problemática de los narcisismos, de esas
soledades enfrascadas, que cada vez más no hacen creer que podemos vivir
prescindiendo del encuentro con otro.

51www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Fernanda Vital: ¡Vaya! Me llamó la atención esto que usted menciona acerca de la
tecnología, que a lo mejor podría ser un acceso para comunicarnos con el otro, pero
no hay este intercambio de ideas, pasa mucho, ¿no? 

Florentina Gamarra: Sí, yo lo noto muy claramente. En un primer momento me
pasaba con los pacientes pequeños, de las pequeñas, que llegaban al consultorio.
Entonces la primera pregunta que me hacían es, ¿cómo no tenés PlayStation? ¿No
tenés en el consultorio la Play? ¿Dónde tenés la Play? No, les digo, no tengo Play en
el consultorio, pero tengo otros juegos, Y al principio era muy notable que al
consultorio tenían que entrar con el teléfono celular.

Bueno, y uno sabe que es un poco por ese lado, uno le va a decir, no, el celular no.
Pero se hacía muy difícil, ¿cómo no tenés Play? Entonces, si no tenés Play, yo no
juego a ninguna otra cosa, porque yo estoy acostumbrada a jugar a la Play, ¿no? O
por ahí, en estas cuestiones de lo que implicaba la creatividad, porque a veces la
tecnología también automatiza, Y eran juegos que por ahí, no sé, en otros momentos
de la historia podríamos estar jugando, no sé si allá existe este juego, pero acá lo
llamamos el juego de la mancha. Que es que uno empieza a correr y el otro tiene que
ir y tocarlo, agarrarlo y tocarlo y decirle, mancha, y entonces hay que salvar, y hay
que poner el cuerpo y hay que correr, ¿no? Y en una época en los consultorios se
jugaba eso, aunque el consultorio midiera dos metros por dos metros. El cuerpo se
involucraba de otra manera. Hoy en día, por ahí, uno le dice a un niño, bueno, para
jugar algún juego y uno saca un juego de mesa con algún tablero y dicen, “yo no
juego a eso”.

Fernanda Vidal: ¿Qué es eso? 

Florentina Garrama ¿Qué es eso? Y que por supuesto tiene que ver con que nos
ayornemos, por supuesto que sí, pero lo que digo es que a veces, del mismo modo
que el uso de la calculadora ¿Cuánto es dos por dos? Y yo me acuerdo que en mi
época estábamos dos por dos, sería así, tengo dos y dos más y le pido al otro y me
imagino...

Y hoy agarran la calculadora y dicen dos más dos y lo resuelven. Insisto, que eso
tiene muchísimo de bueno. 

Fernanda Vidal:Bueno, usted comenta la calculadora, yo creo que ahorita ya se
pueden adjuntar fotos de la multiplicación de estos problemas matemáticos y ya te lo
resuelve la inteligencia artificial.

52www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Florentina Gamarra: Exactamente. Y sobre todo esto
se está notando y mucho, sobre todo en mi trabajo
más que nada como docente, en relación a que
entregan los trabajos prácticos que se les pide en la
facultad directamente elaborados por el chat
shipitable. Entonces, ¿no? Porque una cosa es que
eso sea una herramienta, volviendo a la pregunta
inicial, y otra cosa es que se le carguen los datos al
chat GPT y que el chat haga el trabajo.

Entonces, volviendo a la pregunta, ¿cuál es el límite? 

Fernanda Vidal: Nos realizan otra pregunta,
doctora. En México son comunes los casos de
desapariciones forzadas, asesinatos donde los
cuerpos no aparecen o son eliminados. En esos
casos, ¿cómo podemos pensar los fenómenos de la
intemperie? Vaya, qué tema, ¿no? Y no sé si usted
tiene conocimiento de esto que está pasando en
México. Encontraron un rancho con restos…
Entonces, aquí la pregunta que nos realiza ¿Cómo
podemos pensar los fenómenos de la intemperie? 
Florentina Gamarra: Ahora, una pregunta, porque
no tengo tanta información sobre esto y me
interesa que me cuenten.
¿Encontraron? ¿Cómo es eso? ¿Encontraron los
cuerpos? 

No fueron directamente los cuerpos. Fue un grupo
de madres buscadoras. No fue ni la policía ni el
gobierno militares.
Fueron un grupo de madres buscadoras en un
estado aquí de México llamado Jalisco. Y
encontraron prendas. Incluso comentan que hay
fosas.

¡Pero vaya, no se habla de ello!. Bueno, el gobierno
dice, vamos a hacer un plan de acción. Pero, bueno,
yo creo que va muy relacionado con lo que nos
preguntan. Las desapariciones forzadas,
asesinatos… se comenta que, reclutaron a estas
personas con engaños, que iban a trabajar, los
citaron en un lugar y se los llevaron.

53www.clinicapsicoanalitica.mx
Trincheras en la intemperie



Florentina Gamarra: Tanto ustedes en su país como en el nuestro. La trata también.
Aquí en Argentina hay semana tras semana. Se buscan niños y niñas
desesperadamente que desaparecen de la noche a la mañana. Y nadie sabe dónde
están. Y supuestamente se cierran fronteras, se llevan a cabo operativos comando de
búsqueda y nunca pasa nada.

Y se sabe que los acercan a algún lugar de la frontera que limita con Paraguay, en
algunos casos Brasil, en otros casos al límite de la frontera y desaparecen. Entonces,
frente a esta pregunta, yo voy a decir algo que tiene más que ver con lo que a mí me
genera este tipo de situaciones. Además de la enorme impotencia y la enorme
soledad en la que a veces nos encontramos los agentes de salud frente a este tipo de
situaciones.

¿Por qué? Porque aunque parezca mentira, todavía ¡no digo en todos los casos eh! No
digo en todos los casos, todavía hay el no te metás. No sé si se usaba la expresión allí
en México.

Aquí el no te metás es como, ¿para qué te vas a andar metiendo en problemas? ¿Para
qué te vas a estar metiendo ahí si después las cosas terminan mal? Todavía vos salís
perjudicado. Y yo pienso que en ese sentido todavía nos falta trabajar sobre el lazo
social. Es como si todavía, si no me termina pasando a mí, es como que todavía no
me pasa.
¿Para qué me preocupo? ¿Para qué me voy a preocupar si no es a mí a quien le está
pasando directamente? Entonces, esto no escapa a nuestro trabajo. ¿Por qué? Y lo
voy a decir puntualmente con cuestiones que además son importantes a tener en
cuenta. Aquí, por lo menos en Argentina, hemos tenido, en Buenos Aires, más de un
psicoanalista denunciado por abuso sexual a sus pacientes.

Psicoanalistas que incluso en vuestro país han sido reconocidos, aplaudidos y
esperados. Y cuando aquí empezaron las denuncias, no pudieron ser acogidas por la
justicia. ¿Por qué? Porque la justicia pedía pruebas del analista habiendo abusado de
sus pacientes.

Sus pacientes no tenían las pruebas porque uno no está filmando a su analista en el
momento de la sesión ni lo está grabando. Estoy hablando del déficit de la justicia
frente a esto. Entonces, ¿qué pasa? Frente a este tipo de situaciones, las víctimas no
pueden pelear en soledad.

54www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Y eso yo creo que es válido también para la pregunta que hacían recién, ¿qué
hacemos? A veces no sabemos qué hacemos, pero sí es importante que cualquier
cosa que hagamos no la hagamos en soledad. Porque en soledad no se gana ninguna
batalla. Porque trabajando solamente internamente en el consultorio de puertas para
adentro posiblemente no vayamos a cambiar grandes cosas.

Insisto en que esta conversación creo que nos ayuda o nos pudiera ayudar a pensar
cuál es la responsabilidad que los analistas tenemos como actores sociales
directamente involucrados con el qué hacer. Sí, denunciemos, hagamos,
acompañemos, sostengamos, armemos planes, pero no podemos solos. Podemos en
los marcos institucionales, presentando proyectos, acompañando, acercándonos a
instituciones para armar planes de acción.

Hoy, por suerte, son cada vez más los psicólogos que somos convocados a armar
estrategias o el funcionamiento de dispositivos en el abordaje de acontecimientos
traumáticos. ¿De qué manera nos sentamos a escuchar al otro? Es con otros, porque
si no, ¿el peligro cuál es? Que nos convertimos en detractores y automáticamente
somos separados, segregados... ¡Uy, mira, se está ocupando! y el sistema no quiere
que nos ocupemos de ciertas cosas.

Entonces, la tenemos bien difícil. Superdifícil. Pero no por eso menos esperanzadora,
porque existen espacios como estos en los que podemos conversar, en los que
vamos tratando de desinvisibilizarse a estas cosas que están muy invisibilizadas.

Porque podemos seguir alzando las voces para que estas cosas sean consideradas.
Porque podemos seguir exigiendo y trabajando en favor de que los gabinetes, tanto
educativos como en todos los espacios que nos acerquen a los jóvenes, podemos
echar luz sobre estas cuestiones. Podemos empezar a echar palabras ahí.

Milagros no vamos a poder hacer. Pero sí, sí, al menos esta es mi convicción, que
estando cerca de cualquier dispositivo que nos mantenga cerca de los jóvenes, cerca
de los jóvenes, siempre hay posibilidades de aperturar a lo nuevo. Al menos esta es
la apuesta que nos proponemos.

Y sobre todo, espacios que quizás no estén comandados por el capitalismo, ¿no?
Porque reunirnos a conversar no requiere que haya moneda en el medio, ¿no? Y
organicemos planes de encuentros que sucedan estas jornadas. Esto no significa,
¿no?, que, bueno, vamos a organizar una actividad con fines de lucro. No,
juntémonos a conversar.

55www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Pensemos, no demos nada por sentado. Es nuestro quehacer. Revisemos las teorías.

Revisemos lo que queda obsoleto. Animémonos a discutir con otros,
respetuosamente, a interpelar e interrogarnos. Se trata de eso mantener vivo el
quehacer del psicoanálisis en los tiempos actuales.

Porque la intemperie va cambiando. Entonces, si va cambiando la intemperie, va
cambiando la trinchera, ¿no? 

Fernanda Vidal: Gracias, doctora. Nos pregunta Mariana Ramírez: nuestra labor con
la palabra y lo incontestable sería entonces una especie de acto revolucionario ante
el discurso prefabricado que la institución sigue edificando a base de certezas y
métodos eficaces, entre comillas, o esto ya resulta una quimera estancada. Esto que
tú llamas es interesante la pregunta por el discurso.

Florentina Gamarra: Bueno, en este caso me voy a basar de los desarrollos de Lacan.
Lacan ha hablado de los discursos, el discurso amo, el discurso científico, el discurso
capitalista, el discurso universitario, Y propone que el psicoanálisis también es un
discurso. A mí lo que me parece que nuestra labor como analistas es, a través de la
palabra, Con la palabra, no sin la palabra.

Con la palabra. Tratar de deshacer lo que la palabra misma ha hecho, ¿sí? Lo pongo
en un ejemplo. Cuando alguien viene y nos cuenta, bueno, yo ya sé que como lo que
me pasó, Por lo que me pasó, porque abusaron de mí, yo ya sé que no voy a poder
dejarme amar por nadie más en la vida.

Yo no me voy a poder dejar querer por nadie. Eso está hecho de palabra. Poder
ubicar que el uso de la palabra que nosotros hacemos es para deshacer lo que la
palabra ya hizo, tiene que ver con batallar, Con estas certezas que se puedan volver
incertidumbre, pero que al mismo tiempo no nos arrojen demasiado a vivir en el
sinsentido.

Entonces, el sinsentido es cuando no tenemos de dónde agarrarnos. Cuando todas
las coordenadas para poder significar algo se nos han derribado. Lógico que nosotros
en un análisis vamos trabajando en pos de que los sentidos pierdan un poco de peso,
pero tampoco nos podemos quedar en el sinsentido toda la vida.

56www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



Porque si nos quedamos en el sinsentido toda la vida, ahí gobierna el horror. Y
entonces, nosotros es cierto que habitamos un mundo donde los sentidos están
establecidos. La ciencia dice, el sentido de la ciencia, el sentido capitalista, el sentido
universitario. Nosotros vivimos en un mundo en el que las cosas están establecidas,
las normas, los significados, los sentidos.

Esto constituye una masa para nosotros de significados en las que nos movemos. A
veces esas masas crean significados muy dolorosos para ciertas singularidades. Y es
ahí donde nuestra palabra tiene el recurso de poder volver un poco más incierto a
esas certezas. Por eso recién decía que las incertidumbres no son malas, porque a
veces las incertidumbres nos vuelven a dar el aire para que la verdad no sea única y
absoluta.

Porque en la verdad única y absoluta dejamos de tener salida y dejamos de tener
libertad. Entonces, me parece, cuando digo libertad no me refiero a una libertad
utópica, porque en definitiva quien porta un inconsciente no será libre jamás, Porque
en algún punto el inconsciente no nos hace libres. Y tal como decía Freud, si nuestro
trabajo a través de la palabra no nos va a liberar de que en nuestra vida ocurran
hechos desafortunados, el infortunio de la vida.

Pero de lo que sí la palabra nos puede llegar a liberar es del sufrimiento al que está
encadenado un sujeto por esos sentidos que aplastan su vida. ¿Cuáles son esos
sentidos? Me voy a quedar solo, no voy a poder conseguir trabajo, siempre voy a ser
una fracasada. Todos esos sentidos que nos pesan y que van cargando la mochila de
nuestra existencia.

En ese sentido, el uso de la palabra de un analista, por supuesto, el uso
absolutamente responsable de un lugar ético. Y cuando digo ético, no me refiero a
sostenido en el deseo. Me refiero también a un lugar que nunca puede fundarse en la
certeza. En la certeza no somos quienes, no podemos dirigir la vida a los pacientes.

Pero entiendo que hoy estamos en un sistema y en un momento histórico en donde
está copando el capitalismo, ¿no? En donde todo es ya, todo con un clic, todo
inmediato, todo lo compras. Si no lo tenés, no existís, etcétera, etcétera. 

Fernanda Vidal: La inmediatez.

Florentina Gamarra: Sí. Pero también la inmediatez vuelve mucho más escaso el
tiempo. La inmediatez atenta contra el tiempo que se necesita para historizar, para
simbolizar, para metabolizar.

57www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



La espera es fundamental para que no nos precipitemos. Entonces, en ese sentido, a
mí me parece que hoy los discursos nos conducen, si no tenemos cuidado, a
posiciones renegatorias. Todo se puede, todo lo podrás, cuando sea, donde sea, con
quien sea y como sea.

Es decir que los discursos, vamos a decirlo en términos freudianos, van cada vez más
en contra de la castración. Es ahí donde el psicoanálisis entonces plantea la palabra,
en el punto en el que la palabra muchas veces tiene ese bálsamo maravilloso que es
de relativizar. Los niños hoy: no me sale algo, qué idiota. Qué idiota que no me sale.
Eso tiene un peso. Romperlo y lo que sigue.

Esto no tiene nada que ver con el psicoanálisis, pero voy a cometer una digresión en
comentarles que hace muchísimos años leí un libro de un Tolteca, de un maestro
Tolteca mexicano. No me acuerdo su nombre.

Me parece que se llamaba Carlos Ruiz, pero no estoy segura si era Carlos. 
Fernanda Vidal: Miguel Angel Ruiz. 

Florentina Gamarra: Si ¿El de los cuatro acuerdos? De los cuatro acuerdos. Bueno.
Imagínense, yo en mi formación psicoanalítica decía, ¿qué es esto? ¿Cómo puede ser?
¿Qué pavada será esta? Yo leí ese libro.

Y a mí me pareció maravilloso cómo en esos acuerdos él sintetizaba tan bien lo que
nosotros estudiamos en otro sentido, lo decimos con otras palabras, lo planteamos
de otra manera. Pero cuando yo leía esto de no te tomes las cosas de manera tan
personal, más allá de que parecía un libro de autoayuda. Pero fijémonos en la
riqueza que eso tiene. Porque, ¿cuántas veces vivimos tomando de manera personal
lo que alguien dice? Porque la neurosis es eso, surge de la posibilidad identificatoria
y puede quedar captado sin un imaginario.

Miguel Ángel Ruiz no lo tenía por qué decir así. Date un compás de espera, ¿no? Esto
de poder situar el tiempo, no de la inmediatez, sino que algo pueda mediar, que
pueda introducir un compás de espera. Hoy estamos viviendo en una época en la
que. No hay tiempo que perder.

Por un lado no hay tiempo que perder y por el otro lado que el tiempo no pase.
Porque con todo lo del new age, ¿no? No podemos ni siquiera tener una arruga, no se
nos ven las canas, no engordamos, no pasamos de moda. Digamos, estas son las
cuestiones que me parece que también están siendo hoy muy inculcadas por algunos
discursos sociales

58www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie



No puedes no tener. Y en donde yo creo que eso, más allá de que hemos ganado
muchísimo terreno en relación a históricos patriarcados, por supuesto, tenemos que
seguir teniendo cuidado en esto de que no se convierta en un todo sin reglas, en un
todo vale.

Creo que el peligro también es ese de estos discursos más actuales, de que todo
pueda valer. No sé si me extendí demasiado.

Fernanda Vidal: Tenemos un comentario de Julia Montserrat Salgado: Es un gran,
gran tema el hablar sobre esto, porque la tecnología nos está facilitando la vida, pero
nos está quitando el poder del pensamiento propio. Excelente la ponente. Súper
clara con sus explicaciones.

Florentina Gamarra: Bueno, muchísimas gracias. Es un gusto y la verdad que sí,
considero que cada vez más tenemos que fundar espacios para hablar de esto, sobre
todo para compartir las soledades que a veces nos encuentra la clínica del
consultorio. Porque tenemos, los analistas, un gran trabajo entre cuatro paredes,
pero que cuando nos podemos encontrar con otros y empezar a hablar de estas
cuestiones es como que nos sentimos menos solos y ya eso es un montón. 

59www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie





LIORA Stavchasky 

Es psicoanalista, miembro fundador del foro del campo
lacaniano de México y también es miembro del foro
argentino de Buenos Aires y de la Children's Literature
Association. Se desempeña como docente de la Universidad
Iberoamericana de México. Ha publicado algunas obras
como Tejiendo la clínica. Entre el niño y el otro (2012),
Bordes de lo infantil.Ocho ensayos de clínica con niños
(2025, Autismo y cuerpo. El lenguaje en los trazos de la
perfección (2016), entre otros.

LA CALLE, ENTRE EL JUEGO Y LO
REAL DE LA VIOLENCIA.

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 61www.clinicapsicoanalitica.mx

LIORA STAVCHASKY



En México, en las últimas décadas, se ha incrementado la violencia debido a los
problemas que el narcotráfico y los grupos criminales han infiltrado en nuestra
sociedad. Esta condición ocasiona que en algunas familias y comunidades se
cuelen formas agresivas, crudas e impulsivas de convivencia, provocando miedos,
intimidación y situaciones de terror extremo, afectando de manera radical las
posiciones subjetivas y las relaciones sociales. Debido a esto, algunos infantes y
algunos niños que viven dentro de estos escenarios imitan hechos catastróficos de
pánico y de humillación, aparentando jugar al secuestrado, al derecho y pago de
piso, cobrando cuotas en las cooperativas de las escuelas, así como otras acciones
y representaciones propias de estos grupos delincuentes.

Desde la práctica psicoanalítica nos permitimos repensar lo que sucede dentro de
los consultorios, particularmente en el trabajo con los médicos. Pero también nos
invita a reflexionar sobre lo que sucede en las calles y en otros sitios comunes, o
cómo interpela y problematiza e interroga lo que acontece en el espacio clínico y
en el quehacer del análisis. En este sentido, aparecen dos temáticas muy
importantes con relación al juego para problematizar el espacio del análisis.

La primera temática es la escena que opera imitando, lo que algunos niños
escuchan, observan y viven en las calles, que solo simulan y capitalizan la
violencia. Se trata de una necropolítica de la alienación, en la que no hay espacio
para la divergencia, la diferencia y el hábito, siendo emulaciones que pretenden
recreaciones lúdicas, pero que dejan fuera la misma intención del juego. Y por el
otro lado, otra temática que es inversa, está la escena del juego, que opera en
tanto repetición, transformando lo más sagrado y la imposibilidad en una
profanación, en la que aparece una apuesta por la construcción subjetiva.

Es decir, en este acto aflora una experiencia al alcance del niño o la niña,
introduciendo elementos significantes para leer esta escena dentro de una
dimensión ética. Es decir, son dos escenas antagónicas que voy a empezar a
desarrollar. Abriremos con dos notas que se cruzan en la puesta en escena.

La primera nota que voy a leer es una noticia que salió publicada en México hace
unos meses, y la segunda es un recorte muy pequeñito, clínico, que problematiza
los temas que acá presentamos. Es una noticia que sale en un periódico, en la
opinión, en un desplegado sobre opinión crítica. Voy a leer la noticia tal cual.

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 62www.clinicapsicoanalitica.mx



Los niños juegan al secuestrado, cobran derecho de piso por comprar en la
cooperativa o por dejar que sus compañeros entren al baño en receso, además de
amenazar a los docentes. Lo que hacen estos niños es reproducir lo que ven en su
entorno de manera sistemática. Y viene una pregunta en la misma noticia.

¿Qué tipo de imágenes puede almacenar la cabeza de un niño cuando lo único que
ve son personas vestidas de civil con armas largas que utilizan para mantener su
orden? ¿Qué tipo de malformación puede maquinar una niña cuando ve el trato que
dan a muchas mujeres, los criminales, sin que tenga consecuencias su abuso? Hasta
aquí la noticia. Esa es la noticia publicada en la columna de opinión del periódico. El
recorte clínico.

Lola es una niña de ocho años. Ha sido derivada por su profesora debido a un
comportamiento de detenimiento, confusión y tristeza profunda en la escuela. No
quiere jugar, no come ni charla con sus compañeros.

En la primera entrevista con los padres, la madre narra entre llanto y angustia lo
siguiente. Emilia, su hermana mayor de apenas 13 años, tiene dos meses que murió
en un “accidente”escolar. Cayó del tercer piso mientras jugaba con sus compañeros.

Subieron el grupo de amigos a la azotea del colegio y jugando, eso dice la madre, la
obligan a brincar un domo grande, un domo de la escuela. Y suponiendo que
lograría brincarlo, ganaría un premio. Obvio, mi hija no pudo con el salto y cayó
directamente al patio central.

Toda la escuela la vio caer. Murió instantáneamente. No podemos más con esto.

Lola ha quedado sola y no sabemos qué hacer. Palabras de la madre, desconsolada
por este evento. Lola, durante las primeras sesiones, se muestra reticente a hablar
sobre su familia.

Sin embargo, paulatinamente comienza a tomar los juguetes del consultorio, juega
a que todo explota, a que todo cae y todos mueren. Arma escenas a las que
aniquilan principalmente sus padres. Repite muchas veces en voz baja y con cierta
melodía, cantando, juguemos a que Emilia no está.

Lo repite muchas veces. Hasta acá el recorte y hasta acá la noticia. Son dos
situaciones que se cruzan antagónicamente.

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 63www.clinicapsicoanalitica.mx



La finalidad de esta presentación no es hacer un análisis exhaustivo ni de la nota
clínica ni de la noticia publicada. De lo que se trata es de trabajar los cruces que de
estas escenas se desprenden. ¿Qué es jugar? Jugar es aparecer donde no se espera,
lo que nos remite a la dinámica de ausencia y presencia, es decir, de la muerte.

Jugar es hacer presente a la muerte, es presentificar esa ausencia que aparece en
todas partes, ausencia de la cual el Estado y el gobierno han sabido sacarle partido.
En México, por ejemplo, nos comemos a la muerte en dulces de azúcar en forma de
calaveritas. Y también celebramos el Día de Muertos, entre otras cosas,
construyendo altares con abundante comida, flores y fotografías de aquellos que ya
no están.

Comerse a la muerte puede ser un juego, un acto de rebeldía, casi una profanación.
Pero simular una acción que irrumpe y rompe la convivencia humana es darle
cabida a la muerte violentando a la vida, convirtiendo este acto en un producto
habitual. Hablar de violencia en México no es un terreno nuevo.

Lo sorprendente es quizá la normalización que, como ciudadanos, hemos estado
experimentando en las últimas décadas y, yo agregaría, en los últimos días. Max
Horkheimer (1947) subraya que, bajo el imperio de la instrumentalidad, el juego no
tiene un fin productivo cualificable como ganancia, porque el juego ordena la vida
cotidiana y, especialmente, la de los niños y las niñas. Es una actividad ligada al
pasatiempo, nos dice Horkheimer.

En este sentido, podemos decir que el juego es una práctica anticapitalista,
resistente a la instrumentalización en la medida en que se opone a la lógica de la
producción acumulativa. Es decir, el juego apuesta a la pérdida. Horkheimer hace
una lectura crítica desde su posición de posguerra.

Ahí donde el capitalismo ejerce el poder brutal de la instrumentalización es el
mismo lugar que sistematiza las relaciones sociales, nos dice Horkheimer. No se
trata de descalificar los mecanismos estatales y capitalistas, no es el tema, sino de
ubicar los tipos de lazo que se generan en una sociedad herida por el racismo, la
segregación y el terrorismo. Este cuadro de terror propio de la década de los
cuarenta parece lejano.

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 64www.clinicapsicoanalitica.mx



No obstante, existe una repetición actual en este mismo marco. La violencia se ha
vuelto una nueva mercancía para generar una demanda que solidifica las fantasías
y los ideales y que, como sabemos, pertenece al gran Otro. Giorno Agambe (2007),
rescata a la infancia y sus juegos y nos dice en su texto Infancia e Historia.

Nos dice: El juego hace de esos pequeños ropavejeros incansables creadores de
acontecimientos, el cual requiere de su reconocimiento para transmitirse como
experiencia. 

Vemos la manera en que se esfuma la pobreza de experiencia con la que Walter
Benjamin diagnosticó a la modernidad. No es que no haya una pobreza de
experiencia, sino que su efecto es la anestesia misma. La profanación apunta a un
ejercicio de desanestesia de la vida cotidiana.

Es decir, el niño o la niña juega siempre ante los ojos de un adulto y es en esta
relación donde se produce un redoble. Así, redoblar la realidad, es como lo indica
Lacan, implica redoblar con su propio cuerpo y con las personas, incluso con los
objetos que se encuentran junto a él, dice Lacan. Redoblar la realidad permite
pensar el juego más allá de la simulación.

Tanto el poeta, por ejemplo, como el niño juegan con la misma seriedad. Desgarran
el lenguaje. Su pasión reduce el mundo haciendo existir lo inexistente, es decir,
inventan.

El niño y la niña, de la profanación y mediante la ilusión de lo sagrado, interpelan al
capitalista en vías de someterse como instrumento. Al igual que el velo de Maya,
deslumbra y asusta. El juego contiene su propia agonía, su desaparecer.

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 65www.clinicapsicoanalitica.mx

 LIORA Stavchansky, Dos notas para pensar el juego, la violencia y la clínica (2018), pág. 3. 1



Si no hay profanación, no hay juego. Sólo la profanación permite crear ese velo al
hacer miniatura esa escena. Es decir, al armar en escala escenas sagradas,
resguardando los lugares recreados una y otra vez, una y otra vez.

Así el juego es, como lo dice Freud (1920), efecto vinculado a la creación. Por
ejemplo, el obrero, enajenado en la producción de un bien material, recibe el pago
por el tiempo invertido en su trabajo. Pero queda separado de esta misma
producción.

Llamemos la plusvalía. Incluso en la organización normativa, por ejemplo, de las
empresas, la diversión queda siempre del lado de lo prohibido, por significar
perder el tiempo, distracción o descuido. Esto pasa también por ejemplo mucho en
las escuelas, cuando los maestros le dicen a los niños, después de que trabajes,
puedes jugar.

Como si hubiera una separación en el trabajo y en el juego. Así el juego, en
espacios destinados al trabajo, queda fuera de la diversión. El trabajar debe hacer
su labor y no perder o descuidar el tiempo.

Cuando el obrero lleva a cabo una tarea de producción, es como si se tratara de
una obligación de jugar, o más bien al que se le impone jugar determinado rol en el
que no está interesado. El mismo efecto lo encontraremos en las llamadas, por
ejemplo, en algunas de las llamadas terapias de juego. Hace lecturas diagnósticas
para sacar conjeturas de un acto que no merece una interpretación.

¿Por qué? Porque el juego mismo ya es la interpretación. Así el niño y la niña hacen
de lo sagrado algo lúdico, humorístico, algo del uso común de la comunidad. El
juego profana lo sagrado, mostrando que la repetición es la imposibilidad de
acabar con el acto mismo.

El juego, en cambio, es decir, el juego altera y destruye la organización del tiempo
porque recubre a manera de velo y vía el armado de una escena la ausencia de
objeto. Detengámonos un poco en este punto, en eso de la ausencia de objeto, y
revisemos lo que Freud (1920) plantea en relación al juego en más allá del principio
del placer.

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 66www.clinicapsicoanalitica.mx

 LIORA Stavchansky, Dos notas para pensar el juego, la violencia y la clínica (2018), pág. 3. 1



“El juego y la imitación artística, artísticos practicados por los adultos que a diferencia
de la conducta del niño apuntan a la persona del espectador, no ahorran a este último
las impresiones más dolorosas en la tragedia, por ejemplo, no obstante, lo cual puede
sentirlas como un elevado goce. Así nos convencemos de que aún bajo el imperio del
principio del placer existen suficientes medios y vías para convertir en objeto de
recuerdo y elaboración anímica lo que en sí mismo es displacente”. 
El juego, en tanto puesta en escena, es un intento por tramitar la exigencia
dolorosa propulsada por el principio del placer y cancelada fallidamente vía la
represión. En tanto repetición, captura esos restos y mediante su continuo retorno
muestran la cualidad fundamental que tiene para Freud el predominio del principio
del placer y la urgencia de una explicación metapsicológica que aborda la exigencia,
placer-displacer, es decir, la pérdida y la ganancia. Así el juego, como acto creativo,
ofrece la posibilidad de acercarse a una estética que problematiza un más allá del
principio del placer puesto por ellos en escena, puesto por los niños y las niñas en
escena.

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 67www.clinicapsicoanalitica.mx

Freud, S. (1920). Más allá del principio del placer . En J. Strachey (Ed.), Obras completas (Vol.
XVIII, pp. 13-14). Buenos Aires; Amorrortu Editores. 

2

Es en este sentido que Agamben introduce la dimensión ética en las actividades del
ser humano. El juego como ganancia del placer que Freud ubica en su nieto a través
del fort-da de la ausencia y la presencia no solamente es descargo, sino que posee
otro orden. Este nuevo decreto del juego opera en relación con el deseo y su
estatuto ético.

Agamben introduce la dimensión ética haciendo referencia a la vida nova, aquella
que nos proporciona herramientas que perfilan lo sagrado ético del juego por ser
un suplemento de politicidad ligado al lenguaje. Es decir, el juego, al igual que el
Velo de Maya, resulta cautivante para quien lo arma, pero también para quien a la
distancia observa al jugador. El juego seduce porque hace del Velo de Maya una
miniatura con lo que se puede jugar a decir la verdad o una mentira.

Aletheia, develamiento, velo. Pantalla que recubre lo imposible de la verdad sobre
la falta. Entonces, remite a la imposibilidad del olvido.



Develamiento es la verdad del no olvido. En otras palabras, lo inconsciente no
olvido. El niño, frente al develamiento, no olvida que el lenguaje está desnudo, que
es recubrimiento puro de nadie, que algo de velo opera en el juego de la verdad.

El niño es quien denuncia, el rey está desnudo. La verdad está velada porque el velo
es uno y se multiplica. Así, el uno desaparece, se sustrae, sumando
simultáneamente un elemento que surge del efecto mismo del develamiento, es
decir, la profanación.

El juego organiza lo sagrado. Es ese pasaje que lleva a la profanación capturando un
instante irremediable, la miniaturización. El juego es una manera de no olvidar,
recordando de manera diferente, mediante la representación, que es el verdadero
intento de develar lo obsceno real de la cosa.

Es decir, el niño que juega reta este orden que pretende una misma modalidad de
decir las cosas. El niño puede jugar con cualquier cosa, con cualquier objeto, pero,
sobre todo, con aquello que ha caído del registro de lo sagrado o de lo práctico
económico. Desde una caja de cartón hasta el uso del tronco, la condición para que
el niño pueda hacer del objeto sacro un objeto lúdico o jocoso es la entrada al
difuso.

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 68www.clinicapsicoanalitica.mx



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 69www.clinicapsicoanalitica.mx

Para que este movimiento se produzca es necesaria la ilusión asociada a la
miniaturización. Esto hace de lo práctico un elemento de juego. Así, el juguete es
invención y es el niño quien organiza el jugar, siendo invención plena de la infancia.

El objeto, que no es, muestra el trabajo en la clínica psicoanalítica con ellos,
revelando el cruce entre lo práctico económico, entre lo sagrado y la profanación
para introducir la ilusión y fundar el acontecimiento. El juego organiza a manera de
brújula la dirección de la cura en el análisis con las infancias. Si el niño es un
perverso, como lo dice Freud, en algún momento, lo es porque pervierte un solo
camino y utiliza más de una vía para hacer juegos, transformar un bote de leche en
cohete o convertir una muñeca en hijo o en hija.

Si el niño es polimorfo, lo es porque no solo sigue el camino trazado, sino que a
través de la desobediencia inaugura una multitud secuencial de posibles elecciones.
Sin embargo, esa posición puede ser sofocada por cierto tipo de educación y de
imperativo. El juego es una transposición de lo sagrado porque transforma o
permuta miniaturizado lo sacro en una experiencia lúdica.

El niño a partir de este movimiento hace del objeto útil para lo que fue hecho un
objeto inútil, objeto de gozo. Se da una permutación en cuanto al orden y al valor.
Así el infante provoca un canje a nivel estructural produciendo una escena distinta.

Sin embargo, con el juego apuesta a un movimiento dialéctico, vinculado con la
muerte como ya dijimos, no se trata de llevar el juego a un nivel puramente
descriptivo de este trueque, sino de introducir un elemento que permita leer el
juego en una dimensión lúdica. Para que un niño o un adulto juegue es necesario
vincular lo sagrado con lo profano. Cuando esto se transgrede, aparece el rostro
velado de la violencia que atraviesa el entusiasmo de comerse a la muerte en una
calaverita de azúcar.

Las coordenadas para pensar una dinámica capitalista no se agotan en reducir la
problemática a la cosificación del sujeto. Es menester hacer contacto con lo que
pasa en las calles. Estamos en un momento en el que es necesario tomar el pulso
de la vida cotidiana para introducir la posición del juego.

Jugar al cobro de piso en la escuela no es un juego, no es un acto de rebeldía. Se
trata, en todo caso, de una necropolítica de la alienación. No hay espacio para la
divergencia como lo dije en un principio.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 70www.clinicapsicoanalitica.mx

Estamos frente a la capitalización de la violencia. Los juegos que redoblan ese tipo
de cotidianidad dejan fuera la misma intención del juego. Si jugar es aparecer
donde no se espera, estos niños, infantes, que pretenden jugar con violencia,
imitan y simulan apareciendo donde se les espera.

No hay ausencia y presencia. Aparecen en la cooperativa cobrando el uso de piso,
emulando lo que pasa fuera de la escuela. Hay que devolver a los niños y a las niñas
el mundo profano.

Aquel país de los juguetes en los que Agamben invita a pensar un tiempo que, si
bien no pasa, tampoco se cristaliza en un ideal que no tiene otro rostro que la
violencia. 

Magnolia: Gracias por tu presentación, por tu ponencia. Hay muchas cosas que
decir sobre lo que nos compartes. Es impresionante la lectura que haces de esa
nota y también la viñeta.

Creo que a lo largo de esta jornada, inevitablemente han aparecido en el discurso
de cada ponente esta realidad violenta que vivimos día a día. Es un cotidiano
abrumador y me parece que hablar del juego en este momento como no lo
compartes es importante como un acto subversivo también. El tiempo para jugar,
para poder simbolizar la crudeza de lo real de este cotidiano mexicano.

Me gustaría que pudiéramos hacer el intercambio con el público. Estamos
esperando que nos vayan compartiendo sus preguntas. Mientras eso sucede yo
quisiera pedirte si pudiéramos retomar un poco el tema de la dimensión ética.

Tú decías el deseo como dimensión ética. A mí eso me parece fundamental en el
trabajo con los niños. ¿Cómo pensarlo? Si pudieras precisar un poco más sobre esta
dimensión ética.

Liora: Claro que sí, Magnolia. Muchas gracias. Mira, es un tema que en realidad a mí
me interesa muchísimo en mi trabajo cotidiano desde la clínica por supuesto.

La intención o una de las intenciones de este trabajo que vengo realizando ya desde
hace unos meses y que va mucho más allá de lo que puede ahorita sintetizar es
precisamente lo que me hace pensar la dimensión del juego en el espacio clínico y
fuera del espacio clínico. Es decir, cómo podemos pensar analíticamente también
en las calles. Esto es importante, que es un poco lo que quiero presentar con este
texto.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 71www.clinicapsicoanalitica.mx

Tomo estas dos viñetas y me voy a ir ahorita a tu pregunta, pero creo que es
interesante poder dar un poquito de contexto. Son dos viñetas que se cruzan, que
son muy distintas. Una que tiene que ver con una noticia de cómo los niños juegan
al secuestrado y cobran derecho de piso porque lo hacen.

Y ahí el significante interesante es que juegan. Es decir, si eso en realidad es un
juego, lo cual yo digo claro que no, no tiene que ver con un juego. Eso tiene que ver
con una imitación o con una simulación de un juego que al revés, que llega a ser
terrorífico, catastrófico y realmente eso tiene que ver con lo lúdico.

Por otro lado, hay una viñeta clínica que no la trabajo, que nada más la presento,
que tiene que ver con unos niños que juegan, que provocan una muerte en un
colegio. ¿Hasta dónde puede llegar también la cuestión? Entonces llega esta niña,
su hermana, y bueno, ella puede empezar a jugar con esto y va trabajando en el
espacio clínico, algo que la puede mover subjetivamente al lugar. Ahí hay una
posibilidad de juego.

Es decir, el juego es en el espacio clínico, en el espacio clínico, no es una cuestión
recreativa, no es una pérdida de tiempo, como lo dicen las escuelas. El juego en la
dimensión clínica analítica tiene que ver con la posibilidad de armar una posición
subjetiva y desde ahí plantear preguntas que puedan movilizar las coordenadas
estructurales. Que tiene que ver con que haya un análisis, una posibilidad de
preguntarse sobre la propia posición dentro de un contexto terrorífico.

El juego como dimensión ética es la posibilidad de poder trabajar en el espacio
clínico desde esta forma, porque el juego no es un instrumento de evaluación o de
producción. El juego es ya una interpretación. El juego no se interpreta como unas
pruebas proyectivas fuera, ¿no? Digamos que tiene que ver cómo se proyecta el
sujeto o el niño.

Eso es en una cuestión terapéutica, pero desde el análisis el juego ya es una
interpretación. Es decir, el niño que juega ya tiene una posición de vincularse con el
gran otro. Tiene que ver con la dimensión simbólica.

Entonces, la dimensión ética es esa, es la posición, es la lectura de esa posición que
se va armando y que puede tener una lectura. Es decir, esa es la posición ética del
diseño. La posición moral sería hacer una evaluación, que los analistas no debemos
hacer.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 72www.clinicapsicoanalitica.mx

No es ponerlo en una dimensión de evaluación. No, la posición ética es una
posición donde hay una posición donde a través de la pregunta, de la posibilidad de
plantearse preguntas, el niño con el juego ya está hablando de lo más sagrado y lo
más apreciado profanando. Es decir, solamente podemos hablar de lo más sagrado
profanando.

Hacerlo en el juego, hacerlo al alcance. El juego es poner lo más sagrado al alcance.
Y desde ahí preguntarse : ¿ qué es lo que hacemos en la clínica? ¿No son los niños
que imitan una violencia?. ¿Y qué hacen? ¡El juego no es imitación!

No, eso no es juego. Eso es una simulación o una imitación violenta. Es decir, seguir
haciendo violencia.

Entonces, podríamos pensar que lo que pasó y lo que narra la madre de cómo
desafortunadamente muere la hermana de esta chiquita, jugaban a subirse a la
azotea con estas travesuras, pero eso no es juego. Es decir, si se puso en riesgo a
una chica para ver si podía aventarse a un domo y cayó. Es decir, eso no lo
podemos pensar como juego.

Lo que podemos pensar es, o la apuesta está en a ver si Lola, la hermana, puede
hacerse preguntas sobre eso y tomar una posición. Y estar ubicándose en una
posición frente a eso, esa es la apuesta. 

Magnolia: ¿Qué pasa, Liora, por ejemplo, en estos casos en los que llegan los niños
a la consulta y presentan una dificultad para jugar? Y más que jugar, imitan
justamente lo que están viviendo en el exterior.

Liora: Es una muy buena pregunta. Cada caso es singular. Entonces, de entrada,
generalizar no podemos, pero la teoría nos permite estudiar.

Entonces, un niño, infans, el que no habla. Infans, etimológicamente lo que quiere
decir la palabra infans es el que no habla, el que carece de palabras, el que no
comunica. Entonces, si pensamos que llega un infans al consultorio, la apuesta en
el trabajo analítico es que se transforme en un niño o en una niña, que hable, que
juegue, que tome posición.

Si solamente imita, habría que ver si esa apuesta a transformarse o a transitar
hacia un niño se puede dar. Esa es la apuesta. Si no, habría que ver qué es lo que
está sucediendo ahí sustitutivamente, y por qué solamente está imitando.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 73www.clinicapsicoanalitica.mx

A veces sucede eso, por ejemplo, en varias posiciones autísticas. A veces sucede,
que también es otro camino para leer, que es un camino que no tiene que ver con
esta violencia en las calles. Tiene que ver con otra cuestión, en la imitación.

Entonces, muchas veces si esto ocurre y se reproduce, es decir, hay una imitación,
imitación, y no hay una repetición donde en la repetición pueda haber algo
diferente, porque en la repetición se da la diferencia, en la imitación no. No hay
posibilidad de leer esa diferencia. 

Magnolia: Es muy interesante cómo pensar esta diferencia, imitación y repetición
tampoco son lo mismo.
Ni juego, ni imitación, ni imitación y repetición. La repetición la estaríamos
pensando desde lo simbólico, entonces, ¿no? Pero sobre la imitación, ¿qué más
podríamos decir ahora? Porque la imitación, además, digo, las viñetas que nos
compartes nos hacen pensar en eso, y nos hacen pensar también en la
adolescencia. O sea, los adolescentes de hoy imitan.
Ahora estoy recordando un documental que había en un canal que me gusta mucho
que se llama Arte. El documental trata de unos individuos que van a investigar un
poco qué está pasando con los corridos tumbados, y entonces se van al norte del
país y entran a la zona del cártel más importante y empiezan a indagar, y se
encuentran con todos los jóvenes que sueñan con ser Peso Pluma y hacer sus
corridos tumbados, y algunos cuentan cómo varios ya han sido asesinados por
haber mostrado sus canciones sin haber pasado antes por el permiso del narco.
Porque ellos las tienen que leer, incluso lo que cuentan en el documental es que
ellos revisan, modifican algunas partes de las letras, si lo creen necesario, las
autorizan y pasa ya entonces sí al estudio donde se van a grabar autorizadas. A mí
esto me resuena un poco al tema de la imitación. Hay una expectativa de ser como
el otro.

Liora: Fíjate que esto es muy interesante, Magnolia, porque bueno, me remite a
varias cosas, ¿no? Esto al escucharte me haces pensar muchas cosas y que
podríamos abarcar mucho tiempo e irnos por muchos caminos. A ver, esta cuestión
de la imitación o de la simulación y de la repetición es muy importante, ¿por qué?
La repetición es una petición que regresa, y esa repetición que regresa marca, ¿no?,
en su regreso una diferencia. Por eso podemos reconocer que hay una repetición,
porque siempre va a haber algo de lo real que no se puede simbolizar, que no se
puede imaginarizar, pero que apunta a una diferencia.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 74www.clinicapsicoanalitica.mx

Eso no ocurre en la imitación. En la imitación no hay posibilidad de dar cuenta de
eso real que marca una diferencia. El sujeto no se puede dar cuenta, es decir, no
da cuenta de ese real que irrumpe y que marca una diferencia.

Entonces, claro, tiene que ver con una cuestión que está, que ocurre desde lo real
y desde lo imaginario. Es decir, el simbólico queda ahí como relegado, ¿no?, de
poder dar cuenta de eso. Sin embargo, en esto que tú decías de la adolescencia
ocurre algo distinto, ocurre algo distinto que podríamos pensar.

Ahora, por ejemplo, con esta serie que ha salido en Netflix, que es Adolescencia,
que me parece estupenda y me parece una cosa muy interesante de cómo
podríamos, en realidad, irnos solamente con esa serie. Pero me parece que ahí,
espero que lo hayan visto, pero no es que la vaya a espolear, nada, pero sí puedo
comentar algo interesante. Una de las cuestiones que más me llama la atención de
esa serie es que no se presenta la adolescencia como esta sociedad que solamente
es desobediente, que solamente está atentando contra el gran Otro, y que no con
esta cuestión de rebeldía, sino que muestra lo oscuro y el punto donde lo real
tiene, lo más brutal humano, que puede ser en la adolescencia o que puede ser en
cualquier momento el sujeto, ¿no?, donde lo real irrumpe y lo que aparece es
confusión, es desesperación, es incertidumbre, y lo más interesante es que en
todos los adultos aparece una angustia todo el tiempo, todo el tiempo, los adultos
todo el tiempo están angustiados.

Entonces, esto es muy interesante porque ante la irrupción de lo real, ¿qué hacer
con eso? Y entonces me parece que ahí lo que aparece es una crudeza muy fuerte,
¿no?, donde no hay posibilidad ni siquiera de poder hacer juego con eso. Entonces,
en la adolescencia lo que sucede, en el momento adolescente lo que sucede es que
no hay un amortiguador simbólico, es presentarse con lo real frente al gran Otro
en crudo. Entonces, lo que aparece como resultado es una angustia enorme. 

Entonces, eso es lo que nos ocurre con la violencia, en realidad, nos aparece esto
real, la crudeza de lo real en una angustia. Entonces, cuando hay posibilidad de
verlo, es como si estuviera…



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 75www.clinicapsicoanalitica.mx

Magnolia : Parece como si en estos días como que aparece lo real y de pronto yo
pensaba en como si los dos registros que predominan en la actualidad, estoy
diciendo generalidades, lo sé, caso por caso, pero de pronto da la impresión que
los dos registros que predominan en la adolescencia es lo imaginario, este otro
imaginario que se toma casi como literal, ¿no? Que presta sus significantes para
ser, para existir. Y lo real. O sea, trabajar lo real desde lo imaginario, o sea, hacer
de lo real algo, pero a través de lo imaginario, lo simbólico perdiendo su lugar,
perdiendo su espacio, o no existiendo en algunos casos. 

Liora: Sí, porque algo de eso pasa, porque claro, lo simbólico puede dar cuenta, en
algún momento dado en el caso de, por ejemplo, de estas viñetas que yo presento,
de poder hacer algo lúdico, ¿no? Pero cuando la violencia se presenta como
solamente como una emulación, como una imitación, hay la posibilidad de
construir, tomar una posición subjetiva, con una dimensión ética frente a él, en
diferencia. No hay diferencia, no hay diferenciación, es lo mismo.

O sea, un niño que juega al secuestrado como alguien que secuestra, no hay
diferencia, no es un juego. El juego tiene una dimensión ética de diferencia, donde
puede plantearse la pregunta por el deseo que tiene que ver con qué quiere el otro
de mí. Y qué quiere el otro de mí plantea la posibilidad de un distanciamiento, en
la imitación no, en la emulación no, ¿no? Entonces, cuando estos niños repiten,
pero no en repetición, sino emulan o imitan, realmente lo que están haciendo es
una violencia. Eso no es un juego, eso no es un juego. El juego tiene una dimensión
ética que plantea una diferenciación donde podemos posicionarnos en ese lugar.

Una imitación, no hay una posición ética de subjetivación. No la podemos leer.
Unos niños que cobran el derecho de piso para entrar al baño en la escuela, o que
juegan a que te secuestren y piden una recompensa. Entonces, me parece que ahí
tendríamos que pensar que eso no es jugar. 

Magnolia: Hay por acá dos preguntas. 
Bueno, voy a dar lectura a la primera. Nos dice Julia Monserrat Salgado Becerra,
dice: “súper interesante lo que comenta y es muy cierto. Recuerdo un caso muy sonado
donde dos hermanos jugaban a los narcos.
Como el papá tenía un arma en casa, la tomaron y uno le dispara al otro y
lamentablemente lo mata. Es terrible.” 



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 76www.clinicapsicoanalitica.mx

Por otro lado, David Soto nos dice: “pensando que en la clínica el juego surge en
ocasiones como una bisagra entre el mundo interno y externo del niño, se puede
concebir la alienación no solo bajo el capitalismo manifiesto, sino bajo las
situaciones de criminalidad que son su epifenómeno y correlato como algo que
termina privado al sujeto de todo el potencial auténticamente creativo y
transformador de lo lúdico.Parece que hasta los más pequeños terminan
circunscritos únicamente a la simulación, habiendo perdido el juego. Bueno, dejo
abierto para que puedan comentar”.

Liora: Súper interesantes los dos comentarios y les agradezco muchísimo tanto a
pensar muchísimo. Por supuesto, por supuesto que el juego, claro que es una
bisagra, entre el mundo externo y entre el mundo interno del niño, pero yo diría
que es una bisagra que no se para, o sea que es un continuo el mundo interno y el
mundo externo. Es decir, eso es lo interesante de la clínica, que lo que sucede en
la calle es lo que sucede dentro del consultorio.

Es decir, por eso es importante darnos cuenta de lo que sucede, cuando digo en la
calle, sucede en el mundo. Lo que está pasando en el mundo nos interpela a los
que tenemos la oportunidad de escuchar en el consultorio, una gran oportunidad
de escuchar en el consultorio. Y me parece que por supuesto, es decir, la
alienación no sólo tiene que ver con la forma capitalista, por supuesto que no, sino
que tiene que ver, hay que recordar que la alienación, cuando Lacan nos explica,
por ejemplo, en El estadio del espejo (1936), nos habla de que para que pueda
haber separación, tiene que haber alienación.

Es decir, es una operación que será coexistente, es decir, no nos posee, podemos
separar de algo que no lo tenemos cerca. Entonces, por supuesto que la alienación
tiene que ver también con esta cuestión de criminalidad extrema y que es el
correlato. A ver, el crimen no solamente es el correlato del capitalismo, sino que
es, el crimen tiene que ver con lo más estructurante del sujeto, que es la
agresividad.



Número 27 | 234

Lacan nos dice, cuando habla del
texto de La agresividad en
psicoanálisis (1948) , ahí estamos, es
decir, la cultura nos permite, nos da
las coordenadas para poder
inscribirnos al universo de lo
simbólico y desde ahí medio
funcionar, para decirlo de alguna
forma, o neuróticamente medio
funcionar. Pero creo que es muy
interesante esto, David, porque
realmente lo transformador de lo
lúdico es precisamente la posibilidad
del acto creativo, y el acto creativo
tiene que ver con la subjetivación.
Entonces, lo lúdico no es un
pasatiempo o no es perder el
tiempo, sí tiene que ver con una
pérdida, pero tiene que ver con una
pérdida ética, no con una pérdida
fenomenológica o cronológica.

El juego, apostamos con la pérdida a
producir algo nuevo que se sucede
en el análisis. Por eso decía yo al
principio que el juego es una
práctica anticapitalista, porque no
se apuesta a la ganancia, se apuesta
a la pérdida, y con eso a ver qué
producimos. Finalmente, eso es el
análisis.

Vamos a poner al consultorio
nuestra pérdida, para ver qué
podemos producir con eso. Y me
parece que cuando hablamos de
algo tan extremo como las
situaciones de criminalidad o las
situaciones violentas en todas sus
dimensiones, eso no está puesto. 

El psicoanálisis arropando en el desamparo 77www.clinicapsicoanalitica.mx



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 78www.clinicapsicoanalitica.mx

Magnolia: Y esta pérdida de la que hablas en el juego, que tiene que ver con la
creatividad, también es lo que pasa con cualquier paciente.
Los pacientes llegan a reescribir cosas, a decir las cosas una y otra vez para
cambiarlas todo el tiempo y para encontrar una especie de producto creativo que
haga soportable lo doloroso o lo que viene causando daño o desastre en la vida
cotidiana. Entonces, esa creatividad es como reformular. Por ahí alguna vez leían
que el psicoanálisis cambia el pasado, en el sentido de que finalmente nuestro
vínculo con eso que vamos nombrando del ayer, al final queda transformado.

Aún en cada repetición y con la irrupción de lo real que viene a actualizar la
vivencia, puede ser la vivencia dolorosa, la vivencia traumática, aún en esa
repetición algo diferente pasa. 

Liora: Claro. Y por eso me parece que no es solamente un niño que viene al
consultorio que tiene ocho años.
En ese sentido nosotros no trabajamos con la edad. Recibimos a un niño, pero la
apuesta está en el sujeto. Está en el sujeto.

Entonces, entre un adulto que se acuesta en el diván o entre un niño que juega,
ambos juegan con el significado. Entonces, es muy interesante como desde el
mismo Freud que nos dice lo inconsciente es lo infantil, pues ahí estamos
trabajando con eso. Por eso me parece que el juego es ya la interpretación en sí
misma como el poeta que escribe o como el analizante que arma un discurso.

Juegan, inventan, y desde ahí en su repetición van armando algo que nos pueda
mover de posición ética, es decir, de posición frente al mundo, frente a su mundo,
frente a lo más doloroso. Por eso insisto que para poder hablar de lo más
doloroso, de lo más sagrado, que es lo más doloroso, hay que profanar, hay que
poder utilizar, hay que desutilizar lo más sagrado para hacerlo cercano, que es la
posibilidad de jugar. 

Magnolia: en las conversaciones que hemos tenido hasta este momento sobre el
desamparo, ha surgido la palabra ansiedad, el significante de la ansiedad, de la
angustia, más de ansiedad en la actualidad, pero podemos pensar en la angustia y
en los efectos que tiene sobre el cuerpo en los niños.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 79www.clinicapsicoanalitica.mx

Es algo que también, al menos en la clínica, en la experiencia clínica de la que
conversamos acá en nuestras supervisiones, en clínicas psicoanalítica, hemos
tenido casos de niños, antes eran pocos, no hablábamos mucho de esto, niños que
se autolesionan. A lo mejor no es esta práctica imitativa también, muy imitativa de
los adolescentes, en donde lo hacen con ciertos objetos en particular, en ciertas
partes del cuerpo, que casi a veces pensaría uno que se vuelve, en algunos casos,
como una introducción a la vida adolescente en algunas escuelas, en donde
prácticamente hay que transitar por ahí, en esta cultura, “cutting” pero que ahora
en niños hemos escuchado aquellos que “se rascan”, dicen los papás, y se lesionan,
aquellos que se golpean, aquellos en donde la pulsión se desborda y a nivel
corporal hay un efecto devastador.

Ahí pareciera, Liora, me da la impresión, que podríamos pensar en una
estructuración psíquica con huecos, con fallas, que también tienen que ver con este
Otro social, con este Otro de la vida cotidiana.

Liora: A ver, es interesante. En la pubertad, va pasando algo en la infancia, que en
la pubertad llega a ser mucho más apabullante y devastador, que tiene que ver con
el cuerpo.

¿Qué es lo que me parece que entre otras cosas sucede? Que lo real del cuerpo no
empata, no amortigua con lo que va pasando con el encuentro con el otro, con el
Otro simbólico y con el otro semejante. Entonces hay una separación muy fuerte,
muy amplia, vamos a decirlo así, entre lo que va pasando con el cuerpo y lo que va
pasando en la relación con el otro. Por eso los cuerpos están como
desproporcionados, totalmente o tapados de más o expuestos de más, pero a la vez
lo que sucede es que esta desproporción en algunos casos provoca una angustia tal
que viene esta incisión en el cuerpo, como el cutting o como el rascarse o como el
lastimarse.

Es decir, no encuentro cómo amortiguar lo que voy viviéndolo vinculándome con el
mundo y con lo que me está pasando con el cuerpo. Entonces la angustia recae
sobre el cuerpo. En muchos casos puede ser tramitado de forma más rápida o de
una forma más funcional, vamos a ponerlo así, y en otros momentos no.

Entonces eso tiene que ver con los lazos sociales, con el mundo y con la historia
que le cobija a ese sujeto. Entonces por eso también el trabajo con los que están
pasando ese momento puberto o ese momento adolescente es muy difícil, pero no
es porque la edad sea difícil, eso se lo dejamos en la psicología, sino que tiene que
ver con esto.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 80www.clinicapsicoanalitica.mx

Magnolia: Mariana Ramírez dice: “buen día, ha sido una ponencia que sin duda te
deja embelesada.

Doctoras, ¿consideran que para tratar con niños, ya sea como psicoterapeutas,
quizá incluso docentes, e insertarse en su mundo al momento de jugar sería
necesario aprender a fluctuar y transformarse en uno de ellos también?”

Liora: Qué buena pregunta, Mariana. Quisiera desmenuzar un poco la pregunta, que
me parece que tiene muchos elementos, aquí la estoy viendo. A mí me parece que
no necesitamos los analistas o los que tenemos esa función o esa posición, no es
que tengamos que aprender.

Es una forma de decirlo, pero creo que es interesante. No tiene que ver con el
aprendizaje. Más bien nuestra posición tiene que ver con la posibilidad de darle
lugar a la escucha y a la posibilidad de armar preguntas que permitan la posibilidad
de moverse.

Y me parece que si estamos en esa posición o podemos funcionar en esa posición,
Mariana, también estamos transitando, no transformándonos, sino transitando. A
mí me parece que el tema, que el significante trans, que es un significante muy
actual, tiene que ver con una transformación o una transición o un tránsito que va
más allá de una cuestión que tiene que ver, por ejemplo, con el género. Todo el
tiempo estamos transitando y estamos transformando o estamos transmutando.

Yo creo que el analista tiene que permitir esa posición al otro y, por lo tanto, está
en esa posición. Pero no tiene que ver con un aprendizaje. Eso tiene que ver con
una posición que está vinculada, Magnolia, con lo que tú preguntabas al principio
en la posición ética.

Magnolia: Sí, que es una posición no pedagógica. Creo que esto es importante. No
es una posición pedagógica como la tendría el educador o algunos tipos de
psicoterapias, sino sería una… 
Liora: O el médico, la medicina también, que no es pedagógica, pero sí es algo más
imperativo. 

Liora: Exacto. Totalmente. Es una posición más de escucha, de permitir que algo
justamente surja.
Exacto. De la sorpresa. 



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 81www.clinicapsicoanalitica.mx

Magnolia: tenemos otra intervención dice… Parece que desde el lado de capitalizar
la violencia, al quedarse alienado se convierte en un sesgo para que se viva una
vida creativa como si se viera sin salida ante lo real.

Liora: Capitalizar la violencia al quedarse alienado. Es decir, eso es lo que de alguna
forma se nos presenta en el mundo de hoy. De lo que vemos, por ejemplo, ahora en
las últimas noticias con estos campos, lugares de exterminio terribles.

No es que sea… A ver. Fíjense cómo, por un lado, tenemos estas noticias en los
últimos días devastadoras donde, o por lo menos creo que así parece, no nos
alcanza a entender. Ajá, justo.

No podemos entender. Porque lo real es tan devastador que, otra vez, no nos
alcanza a simbolizar, a explicar, no tiene explicación, no alcanza ni a imaginarizar.
No hay manera.

Es decir, quedamos capturados en un real que produce una angustia devastadora.
Entonces, eso es alienante. Es decir, es hablar de eso, verlo, nos asusta.

Y es la gran diferencia, entre lo que yo podría decir, entre la sospecha y la sorpresa.
Porque un evento como eso nos genera pura sospecha. Empezamos a sospechar.

Es esto y es el otro y escuchar. Y entonces la sospecha es imaginaria. Es imaginaria.

Y eso es lo que pretende la capitalización de la violencia. Que la respuesta sea
imaginaria y que sospechemos todo el tiempo. La sorpresa es lo que tú decías,
Magnolia, que eso es lo que apostamos en la creatividad.

O en el juego o con una posición. Que hay una sorpresa y que en esa sorpresa se
pueda producir una pregunta nueva, un acto nuevo que permita un movimiento. Lo
triste es que la alienación o la capitalización de la violencia es tentadora.

Por eso hay morbo y por eso hay sospecha. Separarse de eso es un reto. Separarse
para preguntarnos.

El tema es no romper con eso. Es separarse de eso para preguntarnos qué está
pasando. ¿Por qué se repite esto? ¿Qué nos está sucediendo como humanidad? Y
creo que este tipo de eventos, con este tipo de textos, con este tipo de
conversaciones en comunidad al menos nos permite pensar.



Y creo que pensar en comunidad y pensar planteándonos preguntas y pensar en
conjunto no resuelve. Pero sí al menos es creativo y nos salva el pensamiento, nos
salva de la alienación. Por eso estos eventos son tan importantes.
Como el análisis mismo. 

Magnolia: Te iba a preguntar eso. Es una pregunta muy compleja. ¿Cómo salir de
este impas? ¿Del impas que produce el impacto real de esas noticias tan
tremendas? 

Liora: Esto, Magnolia. Estos eventos, poder pensar en conjunto. Pensar en las cosas
que pasan en la calle.
Por eso lo pongo. Y por supuesto también en la clínica. Pero no solamente en la
clínica.

Magnolia: Me parece que tenemos una responsabilidad ética de pensar la
educación, de pensar lo social, de pensar lo político, de pensar la historia, de
pensar lo económico, la cultura. De pensar en lo que nos mostraste, en el hecho de
que hay niños que imitan. Es decir, de escuchar.

Porque cuando uno piensa en esto, uno puede intervenir independientemente de la
posición social en la que estemos. De la posición socioprofesional. O sea, podemos
intervenir de alguna manera.
Y ahí la importancia, como dices, de estos eventos. De pensarlo, de leer, de salir de
la parte de la sospecha. No quedarnos adheridos a la sospecha.
Sino de pensar y de poder pasar a un acto de intervención con una palabra, con un
gesto, en donde se pueda romper esta imitación, esta reproducción de manera
sistemática. Que estamos viviendo. 

82www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 83www.clinicapsicoanalitica.mx

Aquí hay alguien que mencionó algo. Yo creo que con esto podemos empezar a
cerrar. 
Dice Tisbe: “la educación y la crianza debería ser responsabilidad de una sociedad
entera, de lo cual estamos muy alejados”.

Liora: Sí, bueno. Deberían muchas cosas, ¿verdad? De acuerdo. 
Es una responsabilidad social. Pero ¿acaso la psique y el inconsciente no es social?
Es decir, el sujeto se construye por lo social. Entonces, lo social, el lazo social, la
comunidad y la diferencia es lo que nos permite responsabilizarnos en la crianza,
en el cuerpo, en todos aquellos elementos que nos interpelan subjetivamente.
Hasta la alimentación, por supuesto. O ni siquiera hasta partiendo de la
alimentación, porque ahí es donde empezamos la vida. 

Magnolia: Liora, pues no sé. Bueno, hay muchas cosas que se quedan ahí para
pensarse. Seguiremos.

Liora: Seguiremos en otro momento, claro que sí. Sí, claro.

Magnolia: Yo te quiero agradecer mucho tu disponibilidad, tu disposición para
acompañarnos, para hacer este primer vínculo contigo.

Liora: La oportunidad es para mí. Yo agradezco, Magnolia, la invitación porque
siempre se agradece la oportunidad de pensar en conjunto.
Porque uno escribe, y cuando uno escribe ya es del otro. Y cuando uno lo lee ya es
del otro. Y sobre todo lo que produce, lo rico también, ¿no? Entonces, para mí es
una gran oportunidad poder compartir con ustedes.

Me encantaría volver a tener la oportunidad en otro encuentro, de pensar en
conjunto y, por supuesto, que habrá más coincidencias. Estoy segura que sí.
Muchas gracias.





Robinzon Caicedo Arroyave

Psicoanalista asociado a la Nueva Escuela Lacaniana de Cali. hay una
modalidad que se llama familias sustitutas. Y estas modalidades no son las
instituciones, sino que son personas, son familias, son señoras, señores que
dicen, pues bueno, yo estoy dispuesto a recibir personas del sistema de
protección.
 del espacio de investigación “Entre la clínica y la práctica psicoanalítica”.
Posee el título en psicología de la Universidad del Valle con especialidad en
psicología clínica de orientación psicoanalítica de la Universidad de San
Buenaventura.

Obtuvo el máster en psicología con énfasis investigativo de la Universidad San
Buenaventura. Cuenta con experiencia en trabajo con instituciones educativas y
psicosociales en el ámbito de protección infantil y juvenil. Actualmente trabaja
en la Agencia para la Reincorporación y la Normalización, donde acompaña en
el proceso de reintegración de ex miembros de grupos armados al margen de la
ley.

Actualmente coordina un espacio de conversaciones sobre psicoanálisis e
instituciones en la NEL de Cali y tiene su consultorio como analista en la Ciudad
de Cali, Colombia. 

VOCES DEL OTRO SIN CUERPO,
UN CASO DEL SISTEMA DE
PROTECCIÓN INFANTIL.
ROBIZON CAICEDO ARROYAVE

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 85www.clinicapsicoanalitica.mx



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 86www.clinicapsicoanalitica.mx

Voces del Otro Sin Cuerpo, un caso del sistema de protección infantil.

Ante el encuentro que no hay Otro que logre colmar todas las demandas de cada
uno, nos pone en una posición de desamparo. Con esto quiero plantear que
ninguno se salva de verse expuesto y de experimentar dicho desamparo en su vida
como sujeto.

Freud planteó que los seres hablantes dejamos de lado parte de nuestra pulsión. El
yo se dispone a armarse un cuerpo y una conducta de acuerdo a las exigencias de la
cultura.

A cambio de esto, el sujeto espera que la sociedad pueda ser garante y dé
respuesta a cada una de sus necesidades básicas: que nada falte. En ese sentido,
todos experimentamos algo del desamparo, este desamparo es algo muy
importante en la estructura de todo sujeto, a saber la constitución de la falta que
permite que se movilice el deseo.
 Ante aquello que puede constituirse en falta, cada sujeto se las arregla. Algunos
inscriben esta falta con la significación fálica y el nombre del padre, posibilitando
así que se estructure o arme un fantasma con el cual cada quien decide ver una
realidad que no es más que la propia realidad construida.

También hay sujetos que ante este mismo panorama no inscriben el significante del
nombre del padre, operando así el mecanismo de la forclusión, de manera que el
sujeto se arma sobre todo con lo imaginario a modo de suplencia, frente a lo cual,
ante el desencuentro con el otro quien también está en falta (lo cual es un real
ineludible) el sujeto se construye un saber delirante, no tan distinto del fantasma
pero que es real y con pocas posibilidades de re-anudarse como lo puede hacer un
sujeto neurótico. 
Sin embargo, esto no quiere decir que la cultura no haga apuestas por dar una
respuesta a las contingencias de la vida y que las personas no se vean expuestas de
forma cruda al desamparo. Para esto se crearon las instituciones.

La primera, la institución familiar, pero también existen instituciones que apuestan
por garantizar los derechos y suplir esto que algunos sujetos pierden,
constituyéndose ante la ley en una suerte de víctimas en lo real y no solo en lo
fantasioso donde cada sujeto es víctima de su propia novela familiar. 



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 87www.clinicapsicoanalitica.mx

En este orden de ideas, frente a la falta de garantía de derechos para los menores
de edad, donde posiblemente la familia no contaba con los elementos subjetivos ni
económicos para ofrecer refugio al sujeto o hijo que tienen a su cargo bajo lo que
denominamos la crianza. 
Los estados han creado sistemas de protección donde se apuesta por que los
derechos que sean vulnerados se restablezcan y en algunos casos retirar al infante
o adolescente del medio familiar y llevarlo a un hogar de acogida, internado o
cualquier modalidad de internamiento. En Colombia, esto existe bajo el nombre de
ICBF Instituto Colombiano de Bienestar Familiar.

El ICBF tiene en su equipo psicosocial y un defensor de familia que es un abogado.
Si se detecta algún caso donde exista una posible vulneración de derechos se
realiza una valoración del caso, se establecen los derechos que han sido vulnerados
y entonces el ICBF decide enviar en ciertos casos a estos menores a alguna
institución.

Cuando los envían a una institución, esas instituciones se llaman operadores, es
decir, no son el ICBF mismo, sino que el ICBF se contrata con estas instituciones
para ofrecer la atención. De manera que estas instituciones son las que están en la
primera fila para brindar la primera atención, pero el ICBF está supervisando y
controlando esto.

Sobre este punto, deseo relatar un caso que ya he trabajado para poder
comprender algo del cuerpo en la psicosis. Este caso lo trabajé en las jornadas de la
NEL (Nueva Escuela Lacaniana) sobre el cuerpo en la psicosis, pero quiero volver a
retomar este caso para trabajarlo bajo el sesgo de las voces del otro sin cuerpo. Y
bajo la mirada del desamparo, que es lo que nos convoca en estas jornadas.

Empiezo con el caso. Ese es una adolescente de 13 años que afirma haber vivido
distintos momentos en que era retirada o cambiada de los espacios donde ha
convivido. La primera, por su progenitora, en donde otro evidenció que era
negligente, por lo cual fue declarada en adopción junto con sus hermanos.

Un segundo momento pudo presentarse en el momento en que su madre sustituta,
y el conjunto de estas en su paso por diversas familias de acogida. Las madres
sustitutas, quienes se encuentran agremiadas, afirmaron y manifestaron al ICBF
que por las conductas de esta adolescente y sus hermanos, que en ningún hogar
sustituto los iban a recibir. Cabe señalar que estar en un hogar de acogida es lo
más cercano a estar en familia y no así en un ambiente institucionalizado.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 88www.clinicapsicoanalitica.mx

De esta manera el gremio de las madres sustitutas manifestó que no tendrían bajo
su cuidado a la adolescente debido a las conductas que presentaba. Esto llevó a
que fuera ubicada en la institución donde se encontró conmigo. De antemano se
observa cómo su cuerpo es movido de una institución a otra sin que medie su
propia opinión.

A su llegada era callada y evidenciaba conductas que generaban preocupación en
los adultos, tanto en las cuidadoras como en el equipo de profesionales. Estas
preocupaciones se relacionaban con el cumplimiento de las normas y los riesgos
que podrían presentarse para la integridad de otros niños, dado que tomaba una
posición agresiva con otros más pequeños que ella: “le voy a pegar a esa niña”
afirmaba frente a un menor de 7 años con quien convivía en la casa.

Lo que generó alertas que implicaron solicitar citas con la autoridad administrativa
del caso, donde los regaños y las amenazas de cambio de institución se hacían
sentir y traían como efecto una desestabilización anímica, manifestando sentirse
triste y repitiendo “ustedes me quieren sacar de acá”. Además de tomar distancia
del equipo y de “no hacer caso”,, cómo exponían sus cuidadoras. Ciertamente para
Ese no era posible interrogarse que quería el otro de ella, solo podía ver que este
Otro era malo, a modo de una certeza, este otro era “un chismoso” y este Otro
“chismoso” la quería sacar.

Pues las cuidadoras exponían diariamente conductas que había tenido durante los
fines de semana, incluso sin preguntarse qué impacto tendría en Ese el escuchar
estas quejas por parte de quienes debían cuidarla. 
Doy un poco de contexto, la institución pedía que los profesionales pasaran todas
las mañanas por cada una de las casas donde estaban ubicados los infantes y
adolescentes. La institución en la que estaba Ese, es una institución que se
compone de un conjunto de casas en donde se agrupan más o menos entre 8 y 9
niños por casa, pero todas están están dentro de un mismo espacio.
Entonces había un ejercicio de que la idea era pasar por las casas en las mañanas
para que las cuidadoras contaran cómo les fue, si había sucedido algo relevante el
fin de semana, etc.  
De manera que al ser contadas las situaciones al interior de las mismas casas los
infantes hacían ahí dentro de la casa, asumiendo que los chicos estaban dormidos o
ocupados en otras cosas, la realidad era que los chicos escuchaban estas
conversaciones en ocasiones. 

Existe una modalidad que se llama familias sustitutas. Y estas modalidad no son instituciones, sino que son personas y familias, que están en disposición
de recibir personas del sistema de protección. Estas familias reciben un pago por parte del ICBF Instituto Colombiano de Bienestar Familiar.

1



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 89www.clinicapsicoanalitica.mx

Retomando entonces, las cuidadoras exponían las conductas inaceptables de Ese
dentro de las cuales resaltaba, además de la agresividad antes mencionada, una
relación con la alimentación vista por los otros como excesiva o voraz. 
En este punto y manera de reflexión, en mi propio camino formativo como analista,
comencé a interrogarme por las posibilidades de alojar esto que sonaba tan
escandaloso para el otro institucional.

¿Cómo dar un lugar para que Ese fuera un sujeto con posibilidad de opinar y ser
escuchada sin que se le quisiera dar a entender que el adulto hace las cosas por su
bien? 
Todos estos intentos de mediación por parte del equipo profesional eran, tal vez
sin pretenderlo, una forma de borrar a Ese como sujeto, y donde era borrada
aparecían los actos: tomar cuchillos y hacer señas a algunos niños con estos,
realizar algunos daños a la infraestructura, tomar una posición de enfrentamiento
con las cuidadoras, lo cual era posible porque pese a su edad su cuerpo era
prominente, lo que podía generar temor en algunas de sus cuidadoras. Al
confrontarla con esos actos Ese decía : “yo no hice eso” o “esa tía es una
chismosa”.

Ciertamente, una apuesta por centrarse en Ese como sujeto podría ser una forma
de sortear lo imaginario que nunca deja de invadir la vida institucional. Por
ejemplo: preguntar su opinión sobre algunas situaciones presentadas en la
institución.
El ejercicio era como el siguiente.
El psicoanalista decía, bueno, ¿cómo darle voz a ella para que parezca como un
sujeto? 
En una ocasión ella llega a la oficina después de escuchar las numerosas quejas de
las cuidadoras planteando: “esas tías son unas chismosas”. Ante lo cual, sin pensar,
le dije, sí, son unas chismosas. Y la interrogó: cuénteme , ¿qué ocurrió? 
Esto trajo como efecto que ella comenzara a hablar sobre su malestar y tener una
actitud distinta conmigo. Logró articular un discurso sobre lo que la indispone con
este Otro en que se constituían sus cuidadoras, abriendo la posibilidad de pensar
en espacios posteriores para conversar manifestando: “quiero contarle a alguien
cómo ha sido mi historia dentro del sistema”.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 90www.clinicapsicoanalitica.mx

Lo que para mí cobraba importancia dado que la única historia que existía era la
que estaba en los documentos. Por otra parte, se le invitó a hacer su lista de
deseos, donde enunciaba: “lo que deseó para comenzar a portarme bien”. Así lo
nombró ella, solicitando distintos objetos que podrían permitirle ocupar su tiempo:
legos, una bicicleta, algunos juguetes, etc. El equipo en esto adoptó un semblante
que daba a entender que se podría tramitar lo que ella esperaba, aunque con
algunas restricciones que fueron tomadas a bien por Ese.
Por ejemplo sobre la bicicleta se le explicó: “aquí nadie más tiene una bicicleta,
pero podemos ver lo de los juguetes, lo de los legos”. Eran posiciones que
apuntaban a que no figuraramos como un otro malo.

Lamentablemente no fue posible seguir haciendo esta apuesta por Ese como
sujeto. Dado que un reporte negativo de conductas del colegio llevó a la decisión
de la autoridad administrativa de avisarle a la adolescente que sería cambiada de
institución, esto a pesar de que el equipo llevaba una postura ante la defensoría
que apuntaba a que se concediera un tiempo y una espera para ver los efectos en
Ese sobre la nueva estrategia de acompañamiento que se estaba emprendiendo,
una en la que se alojara como sujeto. En esto la autoridad desalojó a Ese y a su
equipo (del cual yo era parte).
De manera que el ICBF, que es quien toma las decisiones y tiene la representación
legal del menor, decide finalmente no escuchar al equipo y avisan a Ese de su
cambio. Esto conllevó que Ese tuviera un desenganche del otro que se expresó en
algunos pasajes al acto: robo de dinero, una conducta sexual problemática, es
decir, tuvo un contacto sexual con una participante menor que ella. Esto
penalmente no fue tramitado porque por la edad de ella, en Colombia si un menor
tiene menos de 14 años y comete, como presunto victimario, un acto sexual, pues
se le trata también como víctima. Pero si hubiese tenido 14 o más años, eso habría
podido implicar un tema penal para ella.

Entonces con esto se tuvo que activar la ruta que se tiene para estos casos de
presunto abuso sexual, precipitando el cambio de institución para la adolescente.
Es decir, si bien la defensoría le había advertido de su cambio, eso podría haberse
demorado dos, tres meses, pero con esa situación el cambio tenía que ser
inmediato. Esto ocurre sin posibilitar un tiempo de preparación y acompañamiento
para el cambio que venía.



Número 27 | 234

Ser desalojada fue insoportable para
Ese. En este recorrido se hace
importante observar cómo la apuesta
por alojar a la adolecente posibilitó
cierto borde que estaba generando
una manera distinta de posicionarse
frente a las demandas del Otro,
deseando retomar sus estudios
escolares y cesando en el
posicionamiento distante y agresivo
con nosotros. 

¿Cómo podría uno alojar a alguien con
quien uno trabajó sin que esto genere
molestias en el otro institucional? Es
decir, legalmente yo no puedo tener
ningún contacto con Ese. En la
interlocución de este caso en otro
espacio, pudo destacarse que ante la
certeza de que el Otro tiene la
intención de sacarla, ella se hace
sacar. Hay un circuito pulsional con
características paranoides que la lleva
a eso.

Aún cabe la pregunta si se trató de un
pasaje al acto o un actinado, en tanto
esto estuvo posiblemente dirigido al
otro que la iba a sacar. Su solución,
hacerse sacar. Este caso nos muestra
la paradoja que sólo leyendo el
desamparo psíquico puede verse.

Sentirse a la intemperie, aunque se
esté rodeado de cuidadores y bajo un
techo protector. Es paradójico, ¿no?
Alguien está rodeado de personas, hay
un sistema que te cobija, te da
comida, te da techo, contrata personal
para que te cuiden, pero aún así es
posible sentirse uno a la intemperie. 

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 91www.clinicapsicoanalitica.mx



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 92www.clinicapsicoanalitica.mx

Nos pasa a todos los sujetos, de hecho, en nuestra historia familiar, en nuestros
análisis, de cierta forma como nos hemos sentido a la intemperie, a pesar de que
crecimos con las familias biológicas. Entonces, ni qué decir ante alguien que tiene
que crecer dentro de instituciones. Este caso nos enseña cómo son los muros del
protocolo: como al inicio se abre el espacio, el protocolo para hacer cambio de
institución. También, por ejemplo, si el colegio hizo un mal reporte de conductas,
el protocolo dice que hay que reportar con la autoridad administrativa. Entonces,
nos enseña cómo los muros del protocolo no logran abarcar lo que hay de real en
cada uno y que constituye su singularidad.
 Una colega, al referirse a una práctica institucional, una vez dijo, “recibir no es
alojar”. Eso me quedó resonando, porque en las instituciones de protección puede
que se reciban a los chicos, pero hay que preguntarse si en verdad son alojados.

Es posible entonces identificar que solo fue posible comenzar a trabajar con este
sujeto cuando se le escuchó sin pretensiones de curarla de su malestar ni de
aplacarla. Menos mostrarle que son buenas las cosas que hablan de ella.

Es decir, maniobrar diciéndole por ejemplo: “ellas no dicen eso con mala intención,
ellas no son malas, nadie te quiere sacar”. Hacer eso, lo que provocaría sería
ensanchar ese Otro malo y así, uno terminaría dentro de ese otro malo para ella.
Eso no funciona cuando uno quiere mediar. Y en las instituciones suele pasar eso
en una pretensión de que el sujeto se calme, buscando que no piense mal del otro.

Y muchas veces esto no es la mejor maniobra, dependiendo del caso. Tampoco se
trata de poner al psicoanálisis, y quiero subrayar esto no se trata de poner al
psicoanálisis y a los psicoanalistas en el lugar de los que sí saben escuchar,
poniendo en entredicho el sistema y a sus funcionarios.
 
No debemos dejar de lado que por más que se escuche a un sujeto, si los efectos
terminan siendo como los que acabo de exponer, todos en el equipo que
acompañan son responsables.
Es decir, yo me nombro autorizado como analista, y como parte de esa institución,
que lo que haya pasado también es responsabilidad mía. No hay que
desresponsabilizarse.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 93www.clinicapsicoanalitica.mx

A partir de la reflexión sobre este caso, y con el estudio de algunos elementos que
propone Guy Briole, psicoanalista francés, en su conferencia titulada “El
psicoanalista en institución”, y en el diálogo con Jaime Castro y otros colegas en en
la NEL Cali, hemos llegado a construir algunos principios., ¿Qué principios hemos
construido? Más o menos, unos cuatro principios: poner el dicho del sujeto en
primer lugar, en su literalidad, sin pretensiones de interpretar de manera
hermenéutica. Y Lacan lo había planteado, el psicoanálisis no es una hermenéutica,
por ejemplo, Ese dijo “me quieren sacar”. Eso quiere decir que ella se está
sintiendo excluida, entonces hay que incluirla más, es decir, tomarlo en la
literalidad. 
De manera que ella dice, “me quieren sacar”. ¿Cómo trabajar con ese dicho? Si ella
está diciéndome que me quieren sacar, hay que trabajar con ese dicho. Tengo otro
ejemplo, en esa misma institución, nos lo cuenta una colega, que hubo una
preocupación porque los jóvenes de una institución que es de puertas abiertas, y
sonaba paradójico, que los jóvenes se estaban saltando los muros. Entonces la
frase, “se están saltando los muros” y frente a la inquietud de que pudiesen
lastimarse, el equipo dio una solución a la altura de ese dicho.

Si se están saltando los muros, ¿por qué no hacemos un taller de parkour? Y se les
empezó a llevar un taller de parkour y eso fue muy interesante, porque se
aprendió sobre el parkour en términos de que el parkour habla de que hay una
ética de la caída. Entonces el profesor de parkour les transmitía esto. No fue
entonces un tratamiento pedagógico, sino que se tomó este dicho a la letra, cómo
están saltando los muros, la solución no es hacer quejen de saltar los muros, sino
cómo saltar los muros de otra manera.

Y esa fue una solución que hasta donde tengo entendido ha traído efectos
positivos. Otro principio, el síntoma como lo que puede guiar el trabajo
institucional, puesto que si bien tiene una cara mortífera relacionada con el goce,
es más que todo una solución, bien leídos los dichos del sujeto pueden
encontrarse maneras de intervenir que atenúen el circuito pulsional hacia algo
mejor. El mismo dicho: “se están saltando los muros”, tomado así, constituye un
síntoma. El síntoma de que hay una conducta repetitiva que puede, efectivamente,
es pulsional, es pulsional de los adolescentes, de que quieren tirar los muros, la
adrenalina, la emoción.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 94www.clinicapsicoanalitica.mx

Ver que ese síntoma tiene esa cara mortífera, pero que también puede tener una
cara de solución. Estos chicos están tirando de los muros. ¿Por qué? Ellos a qué le
están dando solución así. Están, tal vez, tramitando algo, ese exceso de goce que
carga en el cuerpo, sobre todo en la adolescencia.
Otro principio es tener en cuenta son los dichos, no solo de los usuarios sino
también de todos los que hacen parte del proceso, los jefes, equipo de trabajo,
cuidadoras, familiares. Este ejemplo del parkour, por ejemplo, fue tomado del
dicho de las cuidadoras, no fue tomado del dicho de los chicos.

Cabe una acotación. Ese dice, “esas tías son chismosas”, y yo le digo, sí, son
chismosas, me voy al dicho literal de ella y ella comienza a hablar. Entonces, si mi
respuesta hubiera sido: “no, no digas eso, ellas no son chismosas”, pues
efectivamente no me habría hablando y no habría tenido los efectos atenuadores
que tuvo, porque ella por esos días comenzó, incluso a decir, “yo quiero cambiar,
quiero comenzar a mejorar en mi estudio, quiero comenzar a hablar, quiero
comenzar a contar mi historia, no le he contado mi historia a nadie”. Entonces,
esto habría sido un hecho muy interesante. Queda la pregunta allí, habiéndose
sentado a escucharla, habiendo recogido su historia, habiendo hecho un trámite
distinto, ¿esto habría traído otros efectos? queda ahí la pregunta.
Pero entonces también hay que tomar los dichos de los jefes y del equipo de
trabajo, los que somos psicólogos, trabajamos con trabajadores sociales,
nutricionistas, psicólogos de otras orientaciones teóricas. ¿Cómo no silenciar? No
silenciar a estos colegas que de pronto tienen otra cosa que decir.

Si nuestra apuesta es el psicoanálisis y nuestro cuestionamiento está atravesado
por el psicoanálisis, alojamos el dicho de todos, no por escuchar a todo el mundo y
por trabajar los dichos de todo el mundo, sino porque también es una forma de
poner un semblante que permita hacer equipo de trabajo y no nos deslicemos
hacia lo imaginario que existe en los equipos de trabajo y que puede producir
rivalidades.

Otro punto que nos parece muy importante, no se trata de ir contra el discurso del
amo, es decir, toda institución tiene no un amo como jefe, no un amo pues como
emperador, sino cuando hablamos del discurso, hago referencia al discurso del
amo que conceptualiza Lacan en el seminario 17, que es una forma de hacer lazo,
el discurso del amo incluso es igual al discurso del inconsciente, todos llegamos a
análisis porque tenemos significantes amos que han marcado nuestras vidas. 



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 95www.clinicapsicoanalitica.mx

Entonces las instituciones tienen también sus significantes amos, por ejemplo, si
estamos acá hablando del sistema de protección, la protección es un significante
amo, garantía de derechos es un significante amo, que los infantes no se lastimen,
que los infantes sean protegidos, que no sean vulnerados. Entonces, ¿cómo hacer
para no ir en contra de esto, sino al contrario, consentir a ese amo para poder
subvertirlo? Si no estamos dentro de las instituciones, o sea, si nos posicionamos,
si entramos a trabajar en una institución y entramos siendo enemigos de la
institución, lo que pasa es que nos van a sacar.

Entonces, ¿cómo estar dentro de la institución posibilitando un diálogo y estando
adentro es posible hacer pequeños cambios? Pequeños cambios que no tienen
resonancias pequeñas. Con esto se propone una solución frente al desamparo.
Siempre que recibimos sujetos en nuestras carreras implica escuchar a gente que
se ha visto expuesta al desamparo psíquico en distintos niveles, entonces frente a
esto, lo que podríamos poner como una solución es la escucha. Acaba de
preguntarse, ¿qué es la escucha? Ciertamente no es para dar ni inyectar sentido. O
sea, escuchar dando sentido es confirmar que están siendo excluidas. Si yo
comienzo a hacer eso, le estoy inyectando sentido al dicho. 

De acuerdo con Miller, los síntomas por los cuales el psicoanálisis nació, el de las
histéricas, no son tan agudos como los de ese tiempo gracias a alguien que
apuesta por escuchar. Si la escucha se protocolizara imposibilitando alojar la
singularidad, lo más probable es que esto retorne. Pero la escucha tiene una
utilidad social gracias a que los efectos que pueden lograrse en cada sujeto tienen
posibilidad de irradiarse en el contexto.

Si la escucha se protocolizara, imposibilitando alojar la singularidad, lo más
probable es que esto retorne. Pero la escucha tiene una utilidad social gracias a
que los efectos que pueden lograrse en cada sujeto tienen posibilidad de
irradiarse en el contexto. Por ejemplo, escuchar en consulta a un sujeto con
tendencias violentas, hablemos por ejemplo de violencia de género, se trataría de
que dicho sujeto pueda ser escuchado, alojado y que tal vez el tratamiento
posibilite que este elabore y reconozca su propio actuar violento y se
responsabilice de él y decida hacer algo con eso para no ser violento, que tal vez
esa pulsión sea reconducida a algo distinto, pues eso tiene un impacto social, ¿no?
Porque hablamos de que no se verán expuestos otros, sean hombres o mujeres, a
la violencia a la que este mismo sujeto se ve enfocado. 



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 96www.clinicapsicoanalitica.mx

Se le escucha entonces pero sin ero de mano, sin estigmatizarlo, sino como un
sujeto que por efecto de su historia, una historia que no es sin el desamparo,
constituyó la violencia como una solución ante sentirse abandonado por el otro. 
Retomemos el ejemplo de Ese, esta joven que daña las paredes, daña todas las
cosas por no sentirse escuchada, por la certeza de que el Otro la quiere sacar.
¿Qué maniobra hacer para tomar esa carne? Para que esa carne pierda esa
consistencia mortífera.

Evidentemente, no se puede promover una antipsiquiatría, eso también es muy
importante. Hay casos donde es necesario atenuar lo real del cuerpo, que puede
verse desbordado a nivel neuroquímico para que la escucha pueda tener efectos.
Tampoco quiero hacer proselitismo de la escucha, como que la escucha es la única
solución y entonces la psiquiatría no entra, no entra el trabajo social y no entra
ninguna otra disciplina. Eso tampoco significa desresponsabilizar al sujeto. En el
caso de Ese, el dicho “me quieren sacar” en algún momento de escucha habría sido
posible responsabilizar poco a poco de eso, con la pregunta tal vez, ¿qué hace
usted para que el otro la saque? Pero en aquel momento en su psiquismo era el
Otro el que la quería sacar. Y cuando ve que es muy probable, de hecho ya es casi
una hecho, una garantía que el Otro la va a sacar, ¿qué es lo que hace? Se hace
sacar por que no se trataba de un un sujeto que tenía como tramitar, no es como
el sujeto neurótico, que tenía un simbólico que le permite pensar y armar una
estrategia para permanecer.
No, ella es un sujeto que no tenía esas herramientas, entonces, como uno tiene
estos elementos simbólicos termina precipitando una solución frente al
desamparo. Escuchar, dando lugar a cada sujeto, trae como posibilidad corporizar
a este otro, no a un otro malo, que es lo que he observado que existe en las
instituciones.

Ya no es una voz, sino que hay el cuerpo de alguien que ofrece soporte, que
posibilita una identificación. Porque si bien es cierto que en el dispositivo analítico
se apuesta porque se aflojen las identificaciones, en el caso del neurótico, es
importante, en cambio, ofrecer un punto de identificación para los sujetos que en
no pocas veces pueden llegar salvajemente desidentificados. En esto puedo decir
que el psicoanálisis ha aportado con sus principios.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 97www.clinicapsicoanalitica.mx

Lo resumo en creer en los poderes de la palabra. También su clínica, en mi caso,
poder diferenciar a un sujeto neurótico de un psicótico, me orienta en mis
intervenciones en el trabajo institucional, no solo en el consultorio, pero
primordialmente en la propia experiencia del análisis, es la que nos ha enseñado y
nos sigue enseñando para estar advertidos de nuestro propio furor curandis. El
psicoanálisis es una posible respuesta al desamparo, depende de la apuesta y el
deseo de cada uno, más allá de que se interés por esta orientación teórica o su
estudio asiduo.

Finalmente, podríamos preguntarnos, a propósito de la conferencia de Guy Briole
(2024), El psicoanalista en una institución, ¿qué aporta?. Diría que aporta, además
de su deseo y apuesta, su propio síntoma. Nosotros no trabajamos sin nuestro
síntoma.





César Alejandro Valdés González 

Es licenciado en psicología por la Universidad del Valle de México, maestro en
psicoterapia psicoanalítica por el Centro ELEIA, instituto en donde también imparte clases
también.
Asimismo es egresado de la maestría en filosofía y crítica de la cultura por la Universidad
Intercontinental. Ha publicado textos literarios en diversas revistas de cultura,
psicoanálisis y arte. Actualmente se dedica a la clínica privada de adolescentes y adultos,
así como la docencia en diferentes instituciones a nivel diplomado, licenciatura y
maestría.

Mi propuesta sería platicar algunas reflexiones que me surgen a partir de una lectura
(está la discusión si es una novela corta o un cuento largo, lo cual no es tan significativo
para nosotros) de una novela corta que se llama El Apando, de José Revueltas, que justo
me brinda, espero nos brinde el pretexto de platicar algunos temas sobre el desamparo,
pero tmbien me gustaría centrarme en algo que me parece primordial, que es esta radical
alteridad, es decir, esta sensación de que este radical otro, incluso para frasear este libro
de Miller (Miller, 2011) que este Otro malo, digamos que él, yo y el otro en esta tensión
pulsional siempre marcado por lo paranoico, mientras menos capacidad tenga el sujeto
de concebir al otro como diferente, pues más posiblemente se plantee como un otro
radical del cual se tiene que defender. Me gustaría centrarme alrededor de eso porque
creo que es una problemática, pensando esta idea freudiana de que toda psicología es
psicología social, es decir, que nos atañe en la vida cultural, y además de lo que pasa en
el país, también encontramos en los consultorios una serie de subjetividades que, para
usar una idea de Hornstein (Hornstein, 2000) mientras más narcisismo, menos capacidad
de concebir al otro, o en su defecto, mientras más narcisismo, más siento al otro como
una especie de extensión de ese narcisismo. Esta idea me parece central para seguir
problematizando el concepto del otro radical.

EL OTRO RADICAL. ALGUNAS REFLEXIONES
EN TORNO A LO MARGINAL Y AL
DESAMPARO A PARTIR DE LA LECTURA DE
"EL APANDO"
CESAR ALEJANDRO VALDÉS GONZÁLEZ

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 99www.clinicapsicoanalitica.mx



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 100www.clinicapsicoanalitica.mx

Sobre el libro

Cayó a mis manos este texto de José Revueltas que es una especie de pretexto
para entrarle al tema de lo radical, si ustedes tienen oportunidad. El Apando, es
una novela interesante que está escrita por ahí de febrero, marzo del 69, y la
escribe José Revueltas en las entrañas mismas de Lecumberri. 
Lecumberri en el Palacio Negro, es una cárcel donde mandaban a los disidentes de
la política mexicana en ese tiempo, los encerraban, José Revueltas en ese tiempo
estaba muy metido en el movimiento estudiantil y es acusado de diversos
crímenes; y justamente en este lugar tan marginal como es Lecumberri, el Palacio
Negro, escribe lo que por muchos es considerado su obra cumbre, El Apando
(Revueltas, 1969).

En realidad El Apando es la séptima novela de Revueltas y una de las más
aclamadas. Narra la vida en este penal a partir de tres personajes, Albino, Polonio
y uno muy particular a quien apodan El Carajo, este apodo se traga la identidad
misma de la persona de quien nunca aparece su nombre, pero estos tres
personajes están a veces sobrepasados por la bestialidad y la deshumanización
que impera en esta cárcel, en el Palacio Negro. Toda la novela gira alrededor del
imperativo que estos tres individuos tienen de meter droga, porque esta droga
podría hacerles más soportable como su vivencia en El Apando. Justamente como
si estar en la cárcel no fuera poco, todavía hay un espacio que se plantea dentro
de la cárcel como una especie de radical marginalización de los individuos, que es
justamente El Apando.

Digamos que como castigo los meten en este lugar que se plantea como una
especie de forclusionismo de la cárcel y en efecto le temen terriblemente, porque
es una especie de no espacio, una especie de agujero incomunicado en el cual se
castigan a los prisioneros que salen mínimamente de la normativa. Son internados
en este lugar, El Apando, pero por si eso no fuera poco, Revueltas no cesa de
reflexionar. Si están más encerrados estos hombres que están ahí en la cárcel, o
algunos carceleros quienes sin saberlo también viven en la cárcel.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 101www.clinicapsicoanalitica.mx

Comparto una cita de El Apando: 

“Estaban presos ahí los monos, nada menos que ellos, mona y mono; bien, mono y
mono, los dos, en su jaula, todavía sin desesperación, sin desesperarse del todo, con
sus pasos de extremo a extremo, detenidos pero en movimiento, atrapados por la
escala zoológica como si alguien, los demás, la humanidad, impiadosamente ya no
quisiera ocuparse de su asunto, de ese asunto de ser monos, del que por otra parte
ellos tampoco querían enterarse, monos al fin, o no sabían ni querían, presos en
cualquier sentido que se los mirara, enjaulados dentro del cajón de altas rejas de dos
pisos, dentro del traje azul de paño y la escarapela brillante encima de la cabeza,
dentro de su ir y venir sin amaestramiento, natural, sin embargo fijo, que no acertaba
a dar el paso que pudiera hacerlos salir de la interespecie donde se movían,
caminaban, copulaban, crueles y sin memoria, mona y mono dentro del Paraíso,
idénticos, de la misma pelambre y del mismo sexo, pero mono y mona, encarcelados,
jodidos […] Esos putos monos hijos de su pinche madre. Estaban presos. Más presos
que Polonio, más presos que Albino, más presos que El Carajo..”. (Revueltas, 1969, A
Pablo Neruda)

Estos personajes quieren meter droga, porque esta droga les permitiría sobrellevar
los otros horrores, pero no saben bien cómo pasar la droga, porque en efecto, no
hay un lugar que escape de la vida vigilante de estos otros sujetos atrapados, que
son los carcelarios, pero tienen parejas que cuando entran a la cárcel y son
esculcadas, es decir, en todos los espacios de subjetividad les meten el dedo, les
checan el ano, la vagina, el cabello, los orificios, justamente para confirmar que no
tienen nada. Y entonces se les ocurre, en efecto, cómo meter la droga, le piden a la
madre del carajo, único ser que escapa en esta cuestión por representar a la
madrecita muy mexicana, la madrecita santa que escapa a la erotización, a la
sexualidad, porque digamos que da la sensación de que las mujeres carcelarias, es
decir, las policías, tienen como cierto placer en checar a las esposas de estos
individuos, a las novias, y se les ocurre que tal vez la madre sea un espacio que
todavía mantenga cierta santificación, y le piden a la madre del carajo que
introduzca la droga dentro de la vagina, el único espacio sacro que todavía podría
quedar para estos individuos.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 102www.clinicapsicoanalitica.mx

“Polonio era el autor del plan, trató de convencerla y al fin —sin muchos trabajos—
ella estuvo dispuesta. "Usted ya es una persona de edad, grande, de mucho respeto;
con usted no se atreven las monas". La cosa era así, por dentro, algo maternal. Se
trataba —decía Polonio— de unos tapones de gasa con un hilo del tamaño de una
cuarta y media más o menos, cuyo extremo quedaba fuera, una puntita para tirar de él
y sacarlo después de que todo había concluido, muy en uso ahora, en la actualidad,
por las mujeres —era cuestión de que la instruyeran y auxiliaran Meche y la Chata—
para no embarazarse y no tener que echar al hijo por ahí de mala manera, uno de los
recursos más modernos de hoy en día, podrían decírselo La Chata o Meche, y ayudarla
a que le quedara bien puesto. Ahí moría todo, ahí quedaban sin pasar los
espermatozoides condenados a muerte, locos furiosos delante del tapón, golpeando la
puerta igual que los celadores, también monos igual que todos ellos, multitud infinita
de monos golpeando las puertas cerradas. Polonio se rió y las dos mujeres, Meche y La
Chata igual, contentas por lo maciza, por lo macha que resultaba ser la vieja con
haber aceptado. Pero bueno: claro que nadie pensaba que la madre quisiera servirse
del asunto para una cosa distinta de la que se proponían llevar a cabo, y aquello no
era sino una explicación. La gasa iba a llevar, dentro de un nudo bien sólido, unos
veinte o treinta gramos de droga que las otras dos mujeres le entregarían a la madre
de El Carajo”. (Revueltas, 1969, posición 99)l

Muy interesantemente y eso ya tiene que ver justamente con el desamparo, es
decir, el lugar de la maternidad y la delincuencia que ha sido poco trabajado. Y en
efecto en esta cita hay como un jugueteo con el tema del abortado. El Apando
como este espacio de repudio. Parece una palabra muy freudiana donde caen
estos sujetos abortados por la sociedad y por la cárcel misma. Y en ese sentido,
cuando le proponen esto a la madre del carajo, ella acepta, no sin antes decirle al
carajo, no te he dejado de parir, mi problema es que no te he dejado de parir. Es
una frase impactante.

Pasa una serie de vicisitudes donde tienen que ver con esa problemática de meter
la droga. Y esta novela se inscribe en la tradición de lo que se conoce como la
literatura de Lumpen, lo Lumpen, digamos, toma su nombre de la literatura de la
tradición marxista, en donde enMarx existe el Lumpen proletariado, el Lumpen
proletariado es un proletariado de baja calaña, lo voy a decir así, que está
caracterizado por la facilidad, por la inacción, por la no producción, pero por



si esto no fuera poco, además de que no produce sin quererlo, toma los intereses
de la burguesía o del gobierno. Es decir, es un sujeto que tampoco sirve para Marx,
para la revolución. El Lumpen puede ser traducido como un sujeto de desecho,
como un andrajo, como aquello que sobra, como aquello que se desgasta y cae de
manera natural de la suciedad, como la piel muerta cae tras un vigoroso baño.
En ese sentido, me parece que es muy interesante esto porque estos, yo propongo
llamarlos así, existen en efecto ciertos sujetos Lumpen que si bien, sabemos ya con
Lacan que el capitalismo forcluye al sujeto del inconsciente, pareciera que el sujeto
Lumpen es un sujeto todo él forcluido, que está en un estatuto de desecho con
respecto a la sociedad por sus cualidades negativas, no produce, pero no solo no
produce, sino además tendría que caerse en un desgaste natural de la sociedad.

Y la pregunta, por supuesto, ¿dónde lo dejamos?, una cita de Marx y Engels del
Manifiesto Comunista (1848)

“El Lumpen proletariado es el producto pasivo de la putrefacción de las capas más
bajas de la sociedad, puede a veces ser arrastrado al movimiento de una
revolución proletaria. Sin embargo, en virtud de todas sus condiciones de vida,
está más dispuesto a venderse a la reacción para servir a sus maniobras”.

Dice más abajo, “el Lumpen proletariado es la escoria sobre los residuos sociales
que más vale perderlos”. 
Lumpen significa “trapo, pedazo de tela desechado por viejo, por roto o por inútil”,
según el diccionario de la Real Academia Española. 

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 103www.clinicapsicoanalitica.mx



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 104www.clinicapsicoanalitica.mx

¿Quiénes serían colocados en el lugar de este sujeto Lumpen? Es irascible, la
descripción es curiosa, como la descripción que hace Borges (1957) de su zoología
fantástica. Es curiosa la descripción que hace Marx, el irascible, el loco, el lugar de
la pulsión petrificada, los criminales, los vagabundos, los rateros, los delincuentes,
los vástagos degenerados, los licenciados de presidio, los huidos de las galeras, los
timadores, los altimbantes, los carteristas, los jugadores, los alcahuetes, los
dueños de bordeles, los mozos de cuerdas y los traperos. La descripción que
propone Marx es interminable e incluso llega a ser bastante cómica.

Pareciera que, en el fondo, cualquier sujeto que esté en la periferia, en la
marginalidad, podría estar en el lugar de este sujeto lumpen, de este sujeto
desecho que es forcluido por el capitalismo y que es expulsado a este lugar
metafórico que yo propongo ahora leer, justamente como la pandemia. Estos
sujetos desocupados, que no tienen uso y que tendrían que caerse. 
El delincuente, por supuesto, la prostituta, el loco, el mendigo. Esta literatura
lumpen justamente tratará de realzar las voces de estos individuos que están
expulsados.

Una de las obras más famosas, además del Apando, es una novelita lumpen de
Roberto Bolaño. Y, en efecto, aquí tendremos que entrarle porque el tema de la
marginalidad es un tema que siempre ha preocupado al psicoanálisis. 
Si lo pensamos con calma, podría uno pensar varios elementos de entrada.
Primero, es cierto que el psicoanálisis, desde sus albores, le ha dado voz a los
marginados. Si bien la relación con lo femenino puede ser incluso convocada en
momentos como problemática, también es cierto que Freud da voz a un primer
sujeto marginado, que es la histérica.

Cuando Ana O le dice a Breuer ¡cállese y déjeme hablar!, cuando le espeta que la
escuchen, Breuer le hace caso y le da voz, le sostiene la palabra a un individuo
marginal en ese momento en la cultura vienesa y Freud después agregará que en
efecto la palabra de la histérica, el síntoma, es portavoz de determinada verdad
subjetiva. Es decir, le da cierto lugar al malestar femenino. 



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 105www.clinicapsicoanalitica.mx

Es decir, Freud le da voz al loco, si bien sabemos que pensaba que no había un
tratamiento posible pero igual le da voz al loco, a la psicosis, que si bien no era
tratable su síntoma era legible, que si el sueño se podía entender, también
posiblemente el delirio, en tanto un parche que coloca el psicótico a esa
representación irreconciliable de la realidad externa. 
Y, por supuesto, después Lacan siguió sus presentaciones de enfermos y regresará
la voz a ese loco que es un sujeto marginal, que sabemos, por ejemplo y gracias a
Michel Foucault, que semánticamente siempre se presta para este lugar del otro
radical. Esto lo trabaja maravillosamente Michel Foucault en sus dos primeros
momentos.

Ese loco que en Europa cae en el lugar semántico, por lo tanto con la carga
semántica del apestado, los apestados siempre son posiciones que se prestan
fácilmente para designar esta radical alteridad. Si hay un sano, debe haber un loco.
En efecto el psicoanálisis rompe con esta distinción.

Son otras posiciones subjetivas, diría Lacan, ni mejor ni peor, y en ese sentido le
regresa voz al loco. Y también podríamos pensar, por supuesto, en el niño, desde
el psicoanálisis a este otro lugar marginal, que con Hans, a quien tampoco Freud lo
pensaba como tratable, igual que al loco, por razones paralelas, con el loco por la
libido yóica, con Hans, porque los padres estaban ahí en presencia y no había nada
que transferir a la figura del analista y si no hay transferencia no es posible que se
dé el encuentro con el psicoanalista. 
Sin embargo Freud, y después Klein, y después Dolto, y después otros analistas, le
brindan también escucha a esa palabra del niño que generalmente había sido
borrada.

En esta misma línea, Néstor Braunstein reflexiona justamente el lugar de la
marginalidad en Freud y revisita el escrito titulado “Un recuerdo infantil de
Leonardo Da Vinci” (Freud, 1910), en donde Braunstein señala que en los diarios de
Da Vinci Freud se mete no a las escenas mil veces transitadas y subrayadas por
otros autores, por otros biógrafos de Da Vinci, sino a las pequeñas notas al
margen. Notas aparentemente insignificantes que Da Vinci escribe en el margen de
sus diarios y en donde Freud cree que se aglutinan verdades completas.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 106www.clinicapsicoanalitica.mx

Un poco como en el Aleph de Borges (1949), lo voy a decir así, se aglutinan, se
agazapan verdades complejas en estas escenas aparentemente intrascendentes.
Aquí tenemos otra excepción de lo marginal en el psicoanálisis. Los recuerdos
infantiles son recuerdos marginales. Esos recuerdos aparentemente
intrascendentes en donde está agrupada una verdad subjetiva. Entonces hay unas
primeras excepciones, así a grosso modo, que tienen que ver justamente con la
marginalidad y que nos acercan justamente a un segundo punto: el lugar de la
alteridad. 
Foucault lo trabaja, insisto, maravilloso. Este loco que semánticamente cae en el
lugar de la radical alteridad. Nos introduce a este tema que justamente es el de los
sujetos lumpen, el de los sujetos marginales.

El Apando lo trabaja maravillosamente. Estos sujetos que son un desecho, que la
madre del carajo no acaba de parir. Ahí sería para pensar otros elementos porque
es bien interesante que, constantemente uno ve noticias de jóvenes que se
dedican a asaltar y las madres que salen a defenderlos convencidas de que en
efecto, es un trabajo cualquiera como los otros.

Y bueno, pareciera qué hay madres que no han acabado de parir, pero en fin, este
sería un tema también que se puede trabajar, de la deprivación y de la
delincuencia.

El tema de la alteridad ha ocupado la historia del pensamiento desde sus inicios.
Por nombrar una reflexión, José Ferrater Mora (2008) en su famoso Diccionario de
filosofía, nos dice que el problema del otro, el problema de la existencia del
prójimo, de la realidad de los demás y el encuentro con el otro; es un problema tan
antiguo en tanto que desde muy pronto preocupa a los filósofos.

Para limitarnos a la cuestión de cómo se reconoce al prójimo como otro y qué tipo
de relación se establece o debe establecerse con el semejante, dicha preocupación
se reveló de maneras diversas, por ejemplo, nos dice Ferrater, la cuestión de la
naturaleza de la amistad en la cual el amigo es el otro de sí, no simplemente
cualquier otro. O la cuestión de si es posible admitir que cada uno sea libre en
cuanto se basta a sí mismo, o posee autonomía sin por ello eliminar a los otros. 

Esta definición que aborda el autor del famoso diccionario de filosofía, en efecto
está poniéndose enfrente a la dimensión de la alteridad, enfatizando que es una
preocupación para los antiguos, para la filosofía grecolatina.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 107www.clinicapsicoanalitica.mx

Si bien la filosofía grecolatina, Foucault piensa que pasa por dos etapas, una en
donde los griegos, particularmente la helénica, se cuidaba de sí para que tuviera un
efecto en la polis , es decir, para cuidar a los ciudadanos. Estamos ahí enfatizando
el lugar de la alteridad. Y hay un segundo momento donde se cuida de sí, es el
concepto de autarquía, para que uno se gobierne a sí mismo como se gobierna la
ciudad.

Por eso Marco Aurelio decía que uno tenía que tratarse como si uno mismo fuera
una ciudad y por eso Pierre Hadot (2013), dicho sea de paso, le llama a su libro La
ciudad del interior. 

Esto no nos importa tanto, pero lo que importa es justamente resaltar que el
gobierno de sí, eso que Foucault llamó el gobierno de sí, es decir, la autarquía, es
decir, concebirse a sí mismo como una ciudad, implicaba necesariamente la
dimensión de cuidado del otro. Por eso Cicerón escribe su libro sobre la amistad, es
decir, la amistad, el amante, el gobierno, son preocupaciones desde la época greco-
latina y que, si hacemos caso de Jean Alouch, el otro es una dimensión central en el
psicoanálisis subvertido por el concepto de transferencia.

El amor, la amistad, el encuentro con el otro, son preguntas renovadas por Freud,
por el concepto de transferencia. ¿Pero qué otro? ¿Qué nos capacita para dialogar
con el otro como algo diferente? Son preguntas que nos van saliendo y a mí me
gustaría poner enfrente otro punto, es decir, si ya no estamos pensando en el
sujeto Lumpen como una radical alteridad, yo quisiera platicarles de dos ideas que
tengo en la mente, que nos podrían posibilitar esta reflexión para entrar en un
diálogo. 

Mi propuesta sería, al final, entrar en un diálogo.
Primer punto que podríamos platicar justamente, y aquí me estoy agarrando
muchísimo de tres puntos, de tres autores de Lo ominoso de Freud (1919), del libro
de Miller (2011) Cuando el otro es malo, y también el de Extimidad (Miller, 2010) que
son libros bien interesantes, por supuesto, del mismo Lacan. Es decir, cuando nos
preguntamos sobre la alteridad, tenemos que preguntarnos este punto de
encuentro y desencuentro entre lo de adentro y lo de afuera. ¿Qué es el otro para
mí? Y este antecedente, por supuesto, lo encontramos en Freud, en Lo Ominoso,
cuando Freud habla de lo Heimlich, aquello que me es no familiar.

Freud reflexiona que sobre una vivencia coloquial o un saber coloquial sobre lo que
angustia, sobre eso ominoso , sobre eso que pertenece a la angustia y al horror, al
terreno de lo terrorífico, me angustia porque me es extraño, no me es familiar. 



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 108www.clinicapsicoanalitica.mx

Y Freud, en estos maravillosos giros de tuerca, que suele hacer para parafrasear
esta novela, en estos maravillosos giros de tuerca, nos dice, no es así, en realidad,
lo desfamiliar, justamente me angustia porque en el fondo me es muy familiar. Esta
es la idea freudiana.

Aquello que es puesto en la alteridad me angustia porque representa algo de mí.
Ahorita podríamos entrar a este detalle, el loco, el sujeto lumpen, el vagabundo, el
irasible, el sujeto desecho, representa algo de mí. Podría decir Freud en ese
sentido.

Cito del texto de Lo ominoso: 

“Acaso sea cierto que lo ominoso {Unheimliche} sea lo familiar-entrañable
[Heimliche-Heimische} que ha experimentado una represión y retorna desde ella, y
que todo lo ominoso cumpla esa condición. Pero el enigma de lo ominoso no parece
resuelto con la elección de ese material. 

Nuestra tesis, evidentemente, no admite ser invertida. No todo lo que recuerda a
emociones de deseo reprimidas y a modos de pensamiento superados de la
prehistoria individual y de la época primordial de la humanidad es lo ominoso por
eso solo.” 

Sin embargo, puesto que es familiar, ahora se me presenta como extraña.
Y otro punto también de encuentro ahí con el concepto de alteridad en Freud, en el
texto de Lo ominoso, El Hombre de Arena, un cuento de Hoffman, extraordinario
autor de lo fantástico, en donde un abogado, Coppelius, persigue al protagonista
narrándole esta historia del Hombre de Arena, que si no se duerme (el niño) va a
venir este ser terrorífico, le va a aventar arena en los ojos, se los va a quitar y se los
va a dar de comer a sus hijos que tienen picos curvos como lechuzas, en fin, una
imagen muy terrorífica. Pero un elemento de la alteridad que uno puede encontrar
en El Hombre de Arena tiene que ver con lo que Freud va a llamar la imago partida
del padre. Hay un desdoblamiento de la figura parental, donde uno se plantea como
el padre malo, el abogado Coppelius, que quiere quitarle al niño los ojos, y el padre
bueno que lo protege.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 109www.clinicapsicoanalitica.mx

Cito:  “Su padre y el huésped hacen algo con un brasero de llameantes carbones. El
pequeño espía escucha exclamar a Coppelius: «¡Ojo, ven aquí! ¡Ojo, ven aquí!»; el
niño se delata con sus gritos y es capturado por Coppelius, quien se propone
echarle a los ojos unos puñados de carboncillos ardientes tomados de las llamas,
para después arrojar aquellos al brasero. El padre intercede y salva los ojos del
niño.
Un profundo desmayo y una larga enfermedad son el desenlace de la vivencia”.

Quien se decide por la interpretación racionalista de El Hombre de Arena no dejará
de ver en esa fantasía del niño la consecuencia de aquel relato del haya. Es el haya,
estas nanas que siempre, en los textos freudianos, tienen un lugar muy particular,
quien le relata la historia de El Hombre de Arena. Un año después, tras la visita del
Hombre de Arena, el padre muere a raíz de una explosión de su gabinete de
trabajo.

El abogado Coppelius desaparece del lugar sin dejar rastros. En la historia infantil,
el padre y Coppelius figuran, esta es una nota que tiene Freud: 
En la historia infantil, el padre y Coppelius figuran la imago-padre fragmentada en
dos opuestos por obra de la ambivalencia; uno amenaza con dejarlo ciego
(castración), y el oiro, el padre bueno, intercede para salvar los ojos del niño. La
pieza del complejo alcanzada con mayor intensidad por la represión, el deseo de
que muera el padre malo, halla su figuración en la muerte del padre bueno,
imputada a Coppelius.

Entonces acá con Freud podemos encontrar cierta dimensión de la alteridad en la
imago partida del padre bueno y el padre malo. El padre malo puesto en la
exterioridad, o un otro malo que me viene a castrar, que me viene a regresar a la
castración, que mata al padre bueno. Y avanzar un poquito de la mano de Lacan y
de este libro, de cuando el otro es malo de Miller, uno podría pensar, en efecto aquí
se junta con el desamparo, que si hablamos del otro malo, de esa alteridad radical
que se nos plantea como malo, tendríamos que partir justamente de la idea de
Lacan de que el yo es paranoico en su estado nativo, es decir, el estado nativo del
sujeto, es paranoico.
Esto por supuesto que tiene que ver con el registro del imaginario, con la idea de la
agresividad desde el registro del imaginario, tal como Lacan lo designa en El estadio
del espejo (1936) y en el texto posterior, La agresividad en el psicoanálisis (1948),
donde ese otro terrible, malvado, visto desde los ojos del yo paranoide, buscaría
regresarme al estado de fragmentación y desamparo anterior a la unicidad del
estadio del espejo. Lacan dice , 



Número 27 | 234

“[…] los vectores selectivos de las
intenciones agresivas, a las que
proveen de una eficacia que podemos
llamar mágica son las imágenes de
castración, de eviración, de
mutilación, de desmembramiento, de
dislocación, de destripamiento, de
devoración, de reventamiento del
cuerpo, en una palabra, las imagos
que personalmente he agrupado bajo
la rúbrica que bien parece ser
estructural de los imagos del cuerpo
fragmentado”. 

Es decir, insisto, ese otro malo desde
la constitución del yo paranoico,
buscaría regresarme a la
fragmentación del cuerpo, este estado
de desamparo originario del cual yo
salí y que constantemente me está
amenazando.

Y esta idea del otro enemigo tiene que
ver en efecto con que el otro me
quiere hacer mal, y más aún, que goza
de hacerme mal. El yo paranoico es
una idea, el yo como paranoico, idea
central en el estadio del espejo de
Lacan, es una idea central en lo que
vamos desarrollando, nos hace creer
en la máxima Hobbciana, en esta
máxima que Tomás Hobbes (1651)
platica en el Leviatán, en todo hombre
yace la potencia de matar a cualquier
hombre. El hombre, dice, es el lobo
del hombre.

La calle, entre el juego y lo real de la violencia 110www.clinicapsicoanalitica.mx



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 111www.clinicapsicoanalitica.mx

Y en esa misma línea hay un texto bien padre que les recomiendo mucho de Zizek
(2009) , que se llama Sobre la violencia. Seis reflexiones marginales, lo marginal ahí
nuevamente aparece. Tiene un ensayo que se llama Teme a tu vecino como a ti
mismo, donde reflexiona justamente el lugar de este otro malo, pero que lo hace
mucho desde la lógica de la filosofía política. Y Zizek lo que va platicando en este
texto es que tras la caída de las grandes narrativas, como lo piensa Lyotard quien
pensaba justamente que de la sociedad postmoderna, una característica es que las
grandes narrativas han caído, la del cristianismo y la del marxismo

 Idem.
Lacan, 1948, pág. 97

Zizek está retomando sin duda esta idea, está retomando sin duda la idea hegeliana
del final de la historia, Hegel que decía, la historia acaba conmigo, puesto que he
puesto su dialéctica en frente, pero de manera más particular me parece que está
pensando en el texto de Alexander Kojev, El fin de la historia (1947), porque
Alexander Kojev piensa que si la dialéctica histórica implica luchas ideológicas,
posiblemente la historia dejó de moverse después de la Guerra Fría, porque ya no
hay una ideología que actúe como contrapeso del capitalismo. Podría ser esto
cuestionado con lo que está pasando, hoy en día sería un tema interesante de
reflexión, pero Zizek lo que piensa es que frente a esta parálisis de la maquinaria
dialéctica, los poderes recurren al otro modo de movilizar las pasiones, los pathos,
que es justamente el miedo. Entonces, para colocar alteridad, por supuesto en el
sentido del control, los grandes poderes van a recurrir al miedo como movilizador
de las masas, miedo al inmigrante, miedo al criminal, miedo al terrorismo, miedo al
otro, miedo a la catástrofe ambiental.

Eso podría actuar de contrapeso en esta ausencia de dialéctica ideológica. No es en
sí una dialéctica ideológica, pero puede actuar como algo similar. Les leo una frase
de Zizek (2009), «La actual tolerancia liberal hacia los demás, el respeto a la
alteridad y la apertura hacia ella, se complementa con un miedo obsesivo al acoso”. 

Dicho de otro modo, está bien, pero solo mientras su presencia no sea invasiva,
mientras ese otro no sea realmente otro. Esto es muy interesante, porque pareciera
que uno puede aceptar cierta alteridad, siempre y cuando en realidad no sea otro.
Esto es un poco lo que Zizek de repente acusa en el discurso de la tolerancia
contemporánea, que se cae muy fácilmente.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 112www.clinicapsicoanalitica.mx

Se permite la alteridad en apariencia, siempre y cuando el otro en realidad no
muestre su alteridad. Y aquí Zizek va siguiendo a Chomsky, porque Chomsky por
cierto critica determinada hipocresía que se da en la abstracción del asesinato. Las
guerras abstractas que ahora pasan desde la comodidad de la casa se viven como
una abstracción deshumanizante, y en contraste con ciertos casos individuales
donde todo lo mediático está puesto.

Es decir, aquí va a haber una especie de reflexión que tiene que ver justamente con
una objetivación, una deshumanización de estos asesinatos abstractos. Esto creo
que es muy puntual, con lo que nos pasa del país. El narco, la guerra del narco, los
muertos, los desaparecidos, que cada vez más se nos plantea como abstractos.
Pero que cuando alguien muere, todo sujeto es una infinitud. Todo sujeto tiene
profundidad, tiene amores, tiene angustia, tiene deseos. Cuando alguien
desaparece, desaparece un abismo de infinitud, dice Zizek.

Y ahí me viene mucho a la mente Winnicott (1939) , porque tiene una idea muy
similar, dice que solo el sujeto verdaderamente escindido puede agredir a otro.
Solamente el sujeto verdaderamente disociado puede ser violento porque puede
tomar al otro como una cosa y puede negarse a sí mismo que acaba de extinguir
una galaxia.

Zizek dice: “Así pues, este presunto sujeto no es otro ser humano, con una rica vida
interior llena de historias personales que se narran a sí mismas para adquirir una
experiencia de la vida llena de sentido.
Puesto que tal persona no puede ser en última instancia un enemigo. Un enemigo
es alguien cuya historia yo no he escuchado”.

Y va a poner de ejemplo a Frankenstein, porque si ustedes se acuerdan, Victor
Frankenstein en realidad es el monstruo.
Es una cosa de desdoblamiento, por supuesto, hablando del doble. Quiere ver en el
monstruo, en este ser que creó un enemigo tajante, hasta que el monstruo cuenta
esta conmovedor escena de una niña que lo ve como un sujeto y aparece en efecto
en la novela la subjetividad y nos hace este giro de 180 grados, donde ahora nos
damos cuenta que el monstruo tiene una profundidad y que no es ningún
monstruo, que en todo caso el monstruo es Frankenstein. En efecto, en Freud y
Lacan la idea sencilla, simplista de amar al prójimo se problematiza, porque Freud y
Lacan insisten en que este imperativo judeocristiano de amar a tu prójimo no marca
en realidad una noción sencilla, porque siempre está contaminado con una vida
secreta en donde el prójimo mantiene una relación de alteridad.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 113www.clinicapsicoanalitica.mx

Freud lo dice, habrá que desconfiar de la gente altruista, porque en el fondo el
altruista es terriblemente egoísta y cree que el otro, un tipo menospreciado, no
podría hacer lo que hace si no es por el altruismo. En ese sentido, Lacan (1960-61)
propone agregar a la definición Lacaniana de el amor es dar lo que no se tiene,
agregar a alguien que no lo quiere, porque tendríamos que amar al prójimo. Eso
sería como la idea judeocristiana, que en el psicoanálisis está terriblemente
problematizada, porque estas alteridades, en efecto, vía el muro del lenguaje, nos
plantean un sujeto que a la vez se sostiene siempre desde una dimensión
enigmática, esta es la idea lacaniana, que el otro siempre tiene un estatuto
enigmático, y si el otro tiene un estatuto enigmático se presta por supuesto, el otro
siempre es malo, el otro siempre tiene esta posibilidad de ser ese otro malo desde
la naturaleza paranoica del yo.

Es decir, esta es una idea, no si el otro es enigmático, si no puedo yo cumplir con
simpleza la máxima judío-cristiana de ama a tu prójimo, porque el otro es
enigmático, el muro del lenguaje y de la represión me separa del otro, no hay otro
del otro, o en su defecto el otro está desdibujado, siempre existe la posibilidad de
que el otro sea malo, esto pasa cuando el otro comete una atrocidad, una fechoría,
uno puede decir con mucha naturalidad:  ¡ay bueno! pues es que uno nunca alcanza
a conocer quién es el otro, o, no podría yo dar las manos, no podría yo meter las
manos al fuego por esa persona, finalmente, ¡pues sí, sí es mi amigo, pero uno
nunca acaba de conocer al otro!. El otro, insisto, separado por el muro del lenguaje,
por el muro de la represión, tanto el otro es enigmático, tanto no hay otro del otro,
en tanto no hay relación sexual, el otro en efecto siempre tiene en su seno la
posibilidad de ser un otro malo, por la naturaleza paranoica del yo, esta es la idea
central, y en ese sentido, por supuesto tiene mucho diálogo, sigo aquí el libro de
Miller(2010) de La extimidad, con este concepto que Lacan (1959-60) comentaba,
una vez nada más en La ética del psicoanálisis que lo éxtimo, lo éxtimo tiene que
ver justamente con aquello que es interior, pero que no deja de ser exterior, es
decir, desde una cita de Miller(1964):
“Lo éxtimo es lo que está más próximo, lo más interior, sin dejar de ser exterior. Se
trata de una formulación paradójica. Nosotros, siguiendo a Lacan, simplemente
intentamos estructurar, construir y de algún modo normalizar las paradojas, por lo
menos en el discurso analítico donde
tienen su lugar. La circunstancia en la que Lacan obtuvo la palabra extimidad
remite a un término alemán, das Ding (la Cosa), donde se cruza Freud y Heidegger.
Lo más próximo; el prójimo mismo es nombrado por Freud, en su « Proyecto », con
el término Nebennzensch. Con el vocablo éxtimo Lacan muestra que estos dos
términos alemanes coinciden. Y
se explica incluso por qué Freud retrocede ante el mandamiento de amar al prójimo
como a sí mismo, que ya articula la posible equivalencia entre lo más cercano y lo
exterior.



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 114www.clinicapsicoanalitica.mx

« El término extimidad se construye sobre intimidad. No es su contrario, porque lo éxtimo
es precisamente lo íntimo, incluso lo más íntimo —puesto que in tazzus ya es en latín un
superlativo—. Esta palabra indica, sin embargo, que lo más íntimo está en el exterior, que
es como un
cuerpo extraño ».
En ese sentido, lo éxtimo tiene mucho que ver con el concepto de forclusión, con algo
que está roto de la cadena y puesto en la exterioridad, repudiado.

Y Miller se va a preguntar cuáles son los envoltorios de la extimidad del sujeto
contemporáneo, y vemos cómo tiene todo que ver con lo que estamos platicando, dice
que está el racismo, está el racismo, ese otro malo que viene a ocupar mi trabajo, que
viene a ocupar mi lugar. Un ejemplo, iba caminando con mi esposa en una colonia
turística EN LA CDMX, y oímos una cosa que nos conmovió y venía una chavita con su
perro de raza, costoso. Iba pasando una inmigrante, se veía que iba de paso,
seguramente hacia Estados Unidos, con su niño pequeño, y en efecto este niño quiere
acariciar al perro y la mamá, la mujer con el perro no se dio cuenta, pero la mamá lo
jala y el niño le dice, “¡pero mamá, quiero acariciar al perro!”, y la mamá le dice algo que
nos conmovió mucho, “hijo, aquí, en esta zona, hasta los perros son racistas, si ese perro
te muerde, primero nos sacrifican a nosotros que al perro”.

Fue una escena muy triste, porque este niño, que quería hacer algo propio de la
infancia, jugar, al ser un sujeto lumpen, no puede, no puede jugar, algo tan propio del
niño no puede hacerlo, por estar en la marginalidad de esa zona de la Ciudad de
México, y me conmovió muchísimo, no supe ni qué hacer. 

El racismo es una de los envoltorios de la extimidad, el otro es la mismidad, esto por
supuesto tiene que ver, insisto, con el tema del sujeto del capitalismo, si bien a veces
puede ser un autor criticado, a mí sí me gusta, se le acusa más de ser sociólogo que
filósofo, Byung Chul Han (2012) lo trabaja en dos textos de manera puntual, el infierno,
esto es lo que él llama El infierno de lo mismo, tiene un texto que se llama La expulsión
de lo distinto (2017) , y otro que se llama El enjambre (2014), donde trabaja de manera
puntual este terror al otro radical y el retorno del sujeto a lo :
“Los tiempos en los que existía el otro se han ido, el otro como un misterio, el otro como
una seducción, el otro como eros, el otro como deseo, el otro como infierno, el otro como
dolor va desapareciendo, hoy la negatividad, el otro deja paso a la positividad de lo igual,
la negatividad de lo distinto, la forma y medida a una mismidad, sin aquello que produce
una proliferación del igual, lo mismo no es idéntico a lo igual, siempre aparece emparejado
con lo distinto, por el contrario, lo igual carece de contrincante dialéctico que lo limitaría y
le daría forma, crece convirtiéndose en una masa amorfa, una mismidad tiene una forma,
recogimiento interior, una intimidad que se debe a la diferencia o lo distinto, lo igual por el 

 Miller, 2010, pàg. 14



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 115www.clinicapsicoanalitica.mx

contrario, es amorfo, careciendo de tensión dialéctica, lo que surge es una yuxtaposición
indiferente, una masa proliferante de lo indiscernible”.

 La mismidad es un tema interesante, porque justamente esta masa, desde la mismidad, lo
que llama Byung-Chul Han el enjambre, necesitaría el contrapeso dialéctico, a decir de
Zizek creado, porque no es un verdadero contrapeso dialéctico.
 
El sujeto lumpen, pues tenemos además el racismo, la segregación, el discurso de la ciencia,
el odio al otro, el sexismo y uno agregaría aquí en México, que es muy puntual, la
aporofobia, es decir, ese miedo al pobre, ese pobre, toda la arquitectura de la ciudad que
está hecha para expulsar, para repudiar al vagabundo, no tiene esta carga de clochard
(vocablo francés que quiere decir vagabundo), el vagabundo romantizado de Francia. TIene
más bien la carga del vagabundo que tenemos que repudiar de los lugares de la Ciudad de
México, y claro que esto se acerca mucho a reflexiones, por ejemplo, de Monsiváis, quien
habla de los espacios mexicanos, y le llama mucho la atención cómo el mexicano protege
mucho su intimidad, ponemos vidrios rotos en las bardas, en fin, rejas, porque el otro
siempre amenaza con meterse a la intimidad de uno, y en ese sentido, toda la arquitectura
de la Ciudad de México está hecha para expulsión, de este individuo lumpen, del sujeto
lumpen.

Quiero concluir este es un tema con mucha delicadeza, quiero acabar con mucha
delicadeza, si es que lo puedo hacer, porque yo me quedaba pensando, o sea, estaba
escribiendo esto cuando salió como esta noticia de Teuchitlan, Jalisco (hallazgo de fosas
clandestinas en un rancho ubicado en Teuchitlan, Jalisco), no es que yo me quiera plantear
como un experto en esos temas, pero son temas que a todos nos van convocando, y también
trae algo de lo abyecto, del otro como abyecto, pero eso a ver si nos da tiempo, preferiría
un diálogo, pero si estamos pensando, en este otro radical, que está forcluido, repudiado,
etcétera, que se cae en este otro lumpen, que se debe de ser expulsado de la sociedad, de
una manera tan natural como las células muertas del cuerpo en el baño, yo pensaba en
estas circunstancias, en qué sentido pensar estas expulsiones que aparecen como en la
lógica del no lugar, me refiero justamente al tema de los desaparecidos, es un tema que
trato de poner de borde con mucha delicadeza, no es que yo sea experto en el tema, pero si
el apando, en donde son expulsados de este lugar mismo que es la cárcel, y todavía hay un
lugar adentro, que es el apando, aún más terrorífico, no alcanza esta función cuadro del
arte, para dar algo de sentido, 



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 116www.clinicapsicoanalitica.mx

Leia una novela no muy recomendable, que a lo mejor más de uno de ustedes ubica, que
acá ahorita está haciendo mucho ruido, que se llama la cabeza de mi padre, de Alma Delia
Murillo, es un diario, una cosa biográfica, por supuesto, no pasada por la fantasía, de la
escritora, en donde cierto día sueña que su padre va a morir, tiene toda una reflexión sobre
el lugar de la paternidad, cabe decir que en México todos somos hijos de Pedro Páramo,
hay muchos mexicanos que el papá se fue por cigarros y nunca regresó. Esta mujer, Alma
Delia Murillo, sueña que su padre va a morir, nunca lo conoció, tiene toda una reflexión de
lo que fue vivir sin un padre, función paterna si tuvo creo, pero padre de lo real, como diría
Lacan. Entonces se le ocurre con algunos hermanos ir a buscar al papá, es muy interesante,
sólo

 Byung-Chul Han (2017) La expulsión de lo distinto. En El Terror a lo igual. Herder, pág.9 

tiene una fotografía del padre, pero la madre, en un arrebato de ira, arrancó la cabeza del
padre. 
Resulta que el papá cría amapolas en Michoacán, entonces ahí van a meterse a un lugar
terriblemente violento, sin darse demasiado cuenta, pero Alma Delia Murillo dice que no
quería caer en el lugar común de hablar del narco, y sin embargo, dice, no pude no hablar
de narco, y yo hoy no quería no caer yo en el lugar común de hablar de los desaparecidos, y
sin embargo, no puede no hablar de los desaparecidos, ¿en qué lugar quedaría este sujeto
abyectado, este sujeto repudiado, aún más terroríficamente, que los que estamos
platicando, o sea, revueltas, y por ahí me vino a la mente que Jean Allouch (1996) tiene una
reflexión interesante en su libro de La erotica del duelo en tiempos de la muerte seca,
cuando él hace una crítica del duelo freudiano, en dos sentidos, uno de ellos es que el duelo
freudiano se le plantea un punto simplista, la libido del objeto, regresa el yo, ese trabajo es
el duelo, y esa libido puede ser utilizada para investir otro objeto, y Allouch dice que habría
que pensar que el duelo no es desde el sujeto, sino desde el objeto, el objeto al irse se lleva
algo del yo, todos los que hemos vivido una pérdida sabemos que nada vuelve a ser lo
mismo, y en ese sentido tramitar el duelo, siguiendo a Francois Davoine, es saber que todo
estará bien, pero nada será lo mismo, y Allouche se pregunta si se puede pensar el duelo en
los desaparecidos, ¿qué estatuto tiene ese objeto suspendido? Y cito: 



La calle, entre el juego y lo real de la violencia 117www.clinicapsicoanalitica.mx

“Desde el punto de vista de la realidad, el muerto, lejos de tener el estatuto de
inexistente y cuya misma inexistencia sería un dato a tal punto que permitiría basarse
en ella para fundamentar decisivamente su duelo, el muerto es, como también se lo
denomina, un desaparecido. Es lo mejor, por así decir, que puede ofrecer la realidad al
respecto; lo mejor y... lo peor. Pero un desaparecido, por definición, es algo que puede
reaparecer, y reaparecer en cualquier lugar, en cualquier momento, en la próxima
esquina. De modo que nos vemos llevados a pensar que precisamente no habría
prueba de la realidad para quien está de duelo. Si existe para él una realidad, lejos de
ser el lugar de una posible prueba en el sentido en que una prueba se concluye, sería
más bien esa zona de la experiencia subjetiva donde justamente no es posible probar
la muerte de aquel que se ha perdido. La verdadera prueba de la realidad, lo que la
vuelve entonces tan espantosamente probatoria, es cuando nos damos cuenta de que
no permite ninguna prueba. El duelo pone a quien lo lleva entre la espada y la pared
de ese estatuto de la realidad. 

Lo que Allouch propone es regresar al duelo a la idea de de Hamlet, que cuando el
padre de Hamlet se muere, le ponen un imperativo, ¡vengame!, y el desaparecido no
está en estatuto de duelo, se regresa en un imperativo, ¡búscame!, y es terrible pensar
que la petición de la pobre gente que anda buscando un desaparecido, yo lo he visto
en la clínica en un par de casos, es: ¡ojalá encontrase algo!, estas fotos de Teuchitlan,
los zapatos, etcétera, que pudiese dar cuenta que ese muerto está muerto, que no es
uno muerto en palabras de Allouch, que en efecto no va a regresar. La petición es
encontrar algo para poder iniciar el duelo. Es terrible esto que estamos viviendo. 

 Allouch, J. (2006). Erótica del duelo en tiempos de la muerte seca (M. C. Malamud,
Trad.), pp 71-72. El cuenco de plata. (Trabajo original publicado en 1996)



Todo el contenido publicado en esta revista, incluyendo textos, imágenes y materiales visuales, se utiliza
con fines académicos, educativos y de divulgación científica. Se han empleado únicamente recursos con
licencias libres, Creative Commons CC0 o equivalentes, o materiales cuya reproducción está permitida

por la legislación vigente.

El contenido teórico y académico pertenece a sus respectivos autores y se reproduce únicamente con
fines de investigación, enseñanza y difusión científica, respetando plenamente los derechos de autor y

las normativas legales aplicables. La revista mantiene buenas prácticas para garantizar que todo
material incluido cumpla con los permisos y licencias requeridos.



2026 2026



DES-NUDOS
Desamparo Psíquico:

SUJETOS A LA INTEMPERIE

2025




