WWW.CLINICAPSICOANALITICA.MX #3 NOVIEMBRE 2025

< FLORENTINA GAMARRA MARIA PIA ISELI LIORA STAVCHASKY _

CESAR ALEJANDRO VALDES GONZALEZ ROBIZON CAICEDO ARROYAVE =






Revista DES-NUDOS
Silverio Pérez 113, Centro, 56100 Texcoco de Mora, Méx.

Direcciéon y comité editorial
Magnolia Gonzalez Rodriguez

Imagen y diseio grafico
Eduardo Gonzélez Alvarado

El contenido argumental y fundamentacién
de los articulos publicados en la revista DES-NUDQS son
responsabilidad de sus autores.




PRESENTACION

EDITORIAL

Hace ya una década que nos encontramos en la construccién constante de
un saber tornadizo.

Se trata de una labor de insistencia, necia tal vez, por debatir sobre
aquellos temas que nos ponen incémodos, por aquellos otros que se
presentan como verdades o certezas y otros mas que simplemente parecen
invisibles. Nuestro quehacer atraviesa por el centro la experiencia mas
intima del sujeto, las entrafias del aparato social y cultural y el corazén del
analisis de quien escucha. Si, es tornadizo.

Nos ocupa, y no sin goce, esa labranza que desemboca afio con afo en el
encuentro con otros, que a la par y en la soledad de algun consultorio en
algun lugar, van dia a dia haciendo sus anotaciones, llenas de
interrogaciones fraguando posibles respuestas.

Asi, preparamos nuestras jornadas, no sin una légica social, listos para
confrontar teoria y clinica, pero sobretodo clareos que tiene que ser con los
otros, en un lazo, porque “Mejor sera que renuncie quien no pueda unir a
su horizonte la subjetividad de su época (Lacan, 1953)".

Y asi, de cara al horizonte en marzo
2025 hicimos wun Illamado para
hablar del Desamparo psiquico y la
intemperie, como trinchera, de las

batallas que libran nuestros
pacientes pero cobijados por
nuestra escucha y nuestra
inquietud.

www.clinicapsicoanalitica.mx Presentacion 4



Con esa brdjula emprendimos aquellas
valiosas jornadas y como un eco de
aquel desamparo hablado e intervenido
en esos tres dias, escuchamos el
reiterado rebote de las voces infantiles
que trajeron a nuestras mesas de
trabajo los autores de estos papers : las
infancias quieren hablar, quieren jugar,
desean ser escuchadas.

De ahi entonces que emana la necesidad
de cuestionarnos lo que casi pareciera
se nos presenta como obviedad: ;Existe
el TDAH?

Si, decidimos ponerle signos de
interrogacion a una afirmacion de
grandes implicaciones (psicolégicas,
emocionales, médicas, econdmicas, etc.)
y de esta manera abrimos, de nueva
cuenta, de manera necia e insistente,
nuestras proximas jornadas de estudio

que tendran lugar en marzo del 2026 y a las cuales convocamos hoy a todos
aquellos implicados en la pregunta y en la responsabilidad ética de trazar
algunas respuestas: padres de familia, docentes, psiquiatras, psicdlogos,
psicoanalistas etc.

Agradecemos infinitamente a nuestros psicoanalistas que genuinamente se
interesan en las problematicas planteadas en cada jornada y se prestan
disponibles y dispuestos a participar en las actividades. Y también a los
lectores y participantes de nuestras jornadas que retroalimentan, que
asisten convocados por el deseo de saber, de indagar y responder a las
interrogantes que esta labor de escucha nos plantea dia con dia en los
consultorios y fuera también. Son tiempos de ver hacia afuera con mucha,
mucha atencion.

Magnolia Gonzalez Rodriguez

Comisién de investigacién
Centro de estudios de Clinica Psicoanalitica

www.clinicapsicoanalitica.mx Presentacion 5






p. 4
]
PRESENTACION

p. 10

ARGUMENTO DE
NUESTRA XIV JORNADA

Desamparo psiquico : sujetos a la
intemperie.

p. 13

EL PSICOANALISIS ARROPANDO
EN EL DESAMPARO: UN REFUGIO
DE ESPERANZA EN TIEMPOS DE
INCERTIDUMBRE.

MARIA PiA ISELI

p. 30

TRINCHERAS EN LA INTEMPERIE,
UN PSICOANALISIS POSIBLE
FRENTE AL SINSENTIDO Y
DESAMPARO.

FLORENTINA GAMARRA

www.clinicapsicoanalitica.mx | indice 7




INDICE

LA CALLE, ENTRE EL
JUEGO Y LO REAL DE LA
VIOLENCIA.

LIORA STAVCHASKY

p. 85

VOCES DEL OTRO SIN
CUERPO, UN CASO DEL
SISTEMA DE PROTECCION

INFANTIL.
ROBIZON CAICEDO ARROYAVE

p. 99

“EL OTRO RADICAL.
ALGUNAS REFLEXIONES
EN TORNOALO
MARGINAL Y AL
DESAMPARO A PARTIR DE
LA LECTURA DE "EL
APANDO".

CESAR ALEJANDRO VALDES GONZALEZ

www.clinicapsicoanalitica.mx | indice 8







ARGUMENTO DE
NUESTRA XIV
JORNADA

Desamparo psiquico : sujetos a la intemperie.

Actualmente atestiguamos una clinica emergente cada vez mas interesada
por el desamparo y sus efectos en el sujeto y en la colectividad, porque
como dijo Freud (1921) toda psicologia individual es siempre social. De los
efectos podemos resaltar algunos: desde el abandono real y/o simbdlico
experimentado por los infancias (causa y efecto al mismo tiempo); el abuso,
maltrato o exceso de cuidados; la violencia “cotidiana” y la proliferacion de
las conductas sociopaticas, adictivas y de errancia en adolescentes vy
jovenes adultos. También y en aumento, las migraciones forzadas, ya sean
estas por conflictos bélicos, o como resultado del fracaso de nuestras
instituciones para proteger y acoger a los individuos que las conforman.
Solo por mencionar algunas de las experiencias subjetivas que brotan en la
practica clinica contemporanea y que nos remiten a una reflexion sobre el
desamparo y los alcances del término.

Winnicott(1954) se interesd en la deprivacién en la infancia y sus efectos
dejando un legado tedrico importante del cual podemos extraer una
premisa basica : la deprivacion de cuidados parentales a temprana edad
produce una conducta antisocial en la vida adulta dafiando la capacidad de

amar (de simbolizar) de los sujetos desamparados desde muy temprana
edad.

www.clinicapsicoanalitica.mx Argumento 10



Como lo dijo Lacan (1964) la estructuracién psiquica es un proceso que
solicita del otro, y por ello la alienacién es un hecho de estructura, es
necesario el auxilio del Otro para la supervivencia del sujeto, supervivencia
no solo biolégica, sino en términos de existencia simbdlica, basta repensar
el estadio del espejo para extraer de ahi la intrincada funcién de ese
O(o)tro en la formacién del yo del sujeto. De manera que este se encuentra
indefectiblemente desamparado no solo frente al ambiente y a la pulsion,
también frente al deseo del O(o) tro y la angustia concomitante.

Silvia Bleichmar (1984) habla de ese otro como el responsable del
movimiento diferenciador de lo externo y interno, antinatural ademas por
ser producto del cuidado materno que en dicho acto produce una
estimulacion sexual. Y en este sentido dice, no solo se trata de lo propuesto
por Lacan como ortopedia narcisizante obturadora de la incompletud
fetalizada de los origenes, sino de una practica modificadora total del
objeto. de manera que la hilflosigkeit freudiana

Hoy nos encontramos aqui con la decidida conviccidon de que el desamparo
que presenciamos en la actualidad nos incumben a todos y todas, y en ese
sentido convocamos no solo a los especialistas del llamado mundo “psi”,
también a educadores, padres de familia, tutores etc. Para que hablemos de
los efectos que el desamparo tiene en nuestra sociedad.

1







EL PSICOANALISIS ARROPANDO
EN EL DESAMPARO: UN REFUGIO
DE ESPERANZA EN TIEMPOS DE
INCERTIDUMBRE

MARIA PiA ISELI

Maria Pia

Maria Pia Iseli es licenciada en psicologia, otorgado este
diploma por la Universidad de El Salvador psicodramatista del
centro de psicodrama, psicoanalitico grupal de Eduardo
Pavlovsky especialista en clinica psicoanalitica de adultos,
coordinadora de grupos, ganadora del primer premio en la
presentacion del trabajo libre: Mas alla del principio del
placer, la muerte o el temor a la vida, otorgado por el
historiador Emilio Rodrigué, asimismo es maestrante en
psicoanalisis y doctorante en psicologia por la USAL APA.

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoandlisis arropando en el desamparo 13



Reseia pelicula
“Un refugio inesperado”

La pelicula que tomamos como referencia permite ver el impacto de la
guerra que desencadend sobre cada una de las personas que transitaron
ahi 'y no sé6lo el desamparo del impacto disruptivo de un evento como es la
guerra, sino también los desamparos individuales de cada una de las
personas que van transitando por este refugio de esperanza.

El psicoanalisis es arropando en el desamparo un refugio de esperanza en
tiempos de incertidumbre.

Los antiguos decian, guardate de las heridas que sangran sin dolor. Y yo me
pregunto, ¢a dénde se dirige el dolor ante la imposibilidad de elaborar, el
dolor sin nombre del desamparo? A un ataque de panico, a una enfermedad
psicosomatica, a un acting out o a una violencia desmedida sin posibilidad
de elaboracion. Y desde alli me pregunté, ;cual sera la funcién del analista?
Pero también de los educadores, de los maestros, de los médicos, de los
politicos.

¢Como elaborar el dolor del desamparo? ;Cémo alojar tanto dolor de las
guerras, del exilio, del terrorismo de Estado, incluso de los trastornos del
espectro autista o del cancer excesivo que estamos viviendo en hoy en dia,
de la violencia de género o de la violencia generalizada? El dolor sin nombre
del desamparo, es un dolor que arrasé con la pantalla protectora de
estimulos y dejé al nifio o al adulto en total desamparo. ;Co6mo nos
atraviesa tanto impacto disruptivo actual? Las guerras, la pandemia
transitada, que veran que ya ni se habla del tema, como si no hubiese
pasado.

Freud, Ferenczi, Winnicott y Bion también han transitado impactos masivos,

como la primera y la segunda guerra mundial, el holocausto, incluso la
pérdida de trabajo y de seres

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoandlisis arropando en el desamparo 14



queridos. Ellos nos daran, para mi, criterios elementos para agotar el
desamparo. La clinica actual nos convoca con aquel desamparo de plena
guerra, y desde alli nos lleva a plantearnos la técnica.

Un dolor que arraso6 con la pantalla protectora anti estimulos y dej6 al nifio
o al adulto en total desamparo.

Como nos atraviesa tanto impacto disruptivo actual, las guerras, la
pandemia transitada, los cambios climaticos, las pérdidas de esperanzas.
Freud, Ferenczi, Winnicott, Bion que también han atravesado impactos
masivos, como la Primera y la Segunda Guerra Mundial, el Holocausto, la
pérdida de trabajo y aun de seres queridos, nos daran los elementos para
arropar en el Desamparo.

La Clinica Actual nos convoca con aquel desamparo de plena guerra y desde
alli nos lleva a replantearnos la técnica. Entre Freud, Ferenczi, Winnicott y
Bion se aventuraron a desafiarla con simpleza, profundidad y una gran
empatia hacia su clinica privada, registrando las necesidades de aquellos
pacientes que los consultaban. "Pacientes en Desamparo, desamparo de
ligaduras, desamparo de Holding.

especialmente Freud... que también sufrié el desamparo de aquella época.

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoanalisis arropando en el desamparo 15



Sin embargo, el médico personal de Freud, Schorr, dice que el amor de sus
discipulos, amigos y familia le permitié ser resiliente en tiempos de
incertidumbre.

En 1920 golpe cruel del destino la bella Sophie muere a causa de la gripe;
tenia 26 afios.

Freud le escribe a Ferenczi "Mi mujer esta terriblemente sacudida pero de
una manera mas humana".

Groddeck dira que esa "inhumana" herida abierta iba a engendrar esa cosa
llamada cancer. (Rodrigué 1996)

En Tiempos de Incertidumbre y Desamparo... "Guardate

de las heridas que sangran sin dolor"

¢Qué habra sentido Freud en tiempos de Incertidumbre y Desamparo?

"Es dificil describir nuestro estado de animo durante ese periodo. Es mucho
lo que se ha escrito sobre las crueldades de los campos de concentraciény
exterminio.

Pero se sabe menos sobre lo que representa sentirse repentinamente fuera
de la proteccion de las leyes ordinarias. Hubiera sido anormal no sentir
miedo ante una llamada a la puerta. Desaparecian amigos y parientes. La
Gestapo habia llegado y establecido los cuarteles generales y comenzaban a
circular las primeras noticias sobre las torturas. La casa de Freud fue
invadida varias veces por pandillas de la S.

A. El futuro era incierto y Freud, su familia y (Schur) estdban en grave
peligro. En medio de ello Freud permanecié sereno lleno de dignidad vy
autocontrol". El Exodo (M. Schur p. 724-725) (1972) La invasién Nazi. M
Schur fue el médico personal de Freud que lo atendié entre 1929 y 1939.

Sentir miedo y al mismo tiempo mantener la calma, nos

reconectard con nuestra pulsién de auto conservacién y nuestro instinto de
Supervivencia.

Serenidad (Gelassenheit) la situacién del hombre actual estd caracterizada
por la falta de pensamiento y reside en un proceso que se consume en su
huida ante el pensar. Sin embargo, el hombre lo niega. Para salir de esa
situacion Heidegger nos sugiere dos actitudes que se pertenecen una a la
otra: serenidad ante las cosas y apertura al misterio.

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoanalisis arropando en el desamparo 16



Ahora bien; ;cdmo salir de la compulsion a la repeticiéon y la desmentida del
trauma?, ;cédmo alojar el dolor cuando el dolor fue tan grande que arraso
con la pantalla protectora anti estimulos, como un rayo como dice Freud en
El Proyecto de Psicologia para Neurdlogos.(1898).

El dolor del desamparo, de las guerras, del exilio, del abuso sexual, del
cancer, de la violencia de género y la violencia generalizada, de la pérdida
de trabajo y la pérdida de Esperanzas.

Para ello quisiera articular la pelicula "Un Refugio Inesperado"”, desde mi
punto de vista; Un refugio de Esperanza en tiempos de guerra, con la
tematica planteada, un Psicoanadlisis que arrope en el desamparo para salir
de la compulsion a la repeticiéon y la desmentida del trauma; tanto
individual como social. Desamparo como desligadura de afecto vy
representacion, tanto en lo individual como también a nivel social. Entonces
repetimos una y otra vez la situacion traumatica, como mira Freud, a fin de
intentar ligarla, pero de manera fallida. Con los aportes de Winnicott, Freud
y Ferenczi. Para ejemplificar el camino de la técnica en tiempos de
incertidumbre.

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoanalisis arropando en el desamparo 17



Psicoandlisis arropando en el Desamparo.
Un Refugio de Esperanza en Tiempos de Incertidumbre.

A modo de Introduccion

Andlisis de la pelicula ula: "Un Refugio Inesperado”

"The Zookeeper wife",

AIN D RUHL

THE

Z 00 NEEREIR SEVWIEE

MARCH 2017

La pelicula trata de un matrimonio
polaco que salvd no menos de 300
judios del Holocausto.El Dr.
Zabinski y Frau Sabinska.

Basada en una historia real.

Polonia 1939.

El pais estd totalmente invadido.
Estan obligando a los judios a
abandonar sus hogares. Miles de
personas estan muriendo, aun los
niflos mas pequefos.

“Podriamos esconderlos”, le dice
ella (la esposa) a su marido (el
cuidador de animales).

Crearon un refugio de Esperanza.
Los escondieron en las celdas de
los animales.

Ella con voz suave y tierna les dice "No pueden hacer el menor ruido, los
alemanes vienen todas las mafianas dormiran de dia y saldran de noche"
"Que cosas terribles deben haber pasado” continta . “Nunca puedes saber
quiénes son tus enemigos o en quien confiar. Tal vez esa sea la razén por
la que amo tanto a los animales... ves sus ojos y sabes exactamente lo que

hay en sus corazones..."

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoandlisis arropando en el desamparo 18



El paciente en Desamparo esta avido de sostén pero al mismo tiempo no
confia en nadie.

La pelicula comienza con una imagen de ella, la esposa del cuidador del
zoolégico, arropando a su hijo y dos tigres bebés en su cama.

Trata con cordialidad a los animales, a los empleados del zoolégico y a todo
su entorno.

Varsovia, Polonia, 1939. Teniendo en su hogar una cena con prestigiosos
politicos y amigos, la Elefanta del zooldgico desencadena el parto y nace su
bebe elefante asfixiado. Ella lo ayuda, y le dice a la elefanta. Déjame
ayudarte. El bebé elefante termina respirando.

Esta primera escena desde la figurabilidad es muy impactante denotando
toda la funcion maternante que se desplegara a lo largo de la pelicula con
otros necesitados de su ayuda, en desamparo. Que sin el auxilio ajeno ese
bebé elefante hubiese muerto.

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoandlisis arropando en el desamparo 19



Alli es donde me planteo el impacto de lo disruptivo tanto interno como externo
que a falta de auxilio ajeno queda en total desamparo.

Cuando Freud habla de neurosis traumdtica insiste en el cardcter a la vez
somdtico del organismo, que provoca una dfluencia de excitacion y psiquico del
trauma. Frente a la afluencia de excitacion que irrumpe y pone en peligro su
integridad, el sujeto no puede reaccionar frente a una descarga adecuada ni
por medio de una elaboracion psiquica, desbordado en sus funciones de
ligazon, repetird de manera compulsiva especialmente en los suefios la
situacion traumatica a fin de intentar ligarla.

Cuando el principio de placer queda abolido lo primero que intenta el aparato
es dominar el estimulo , ligar psiquicamente los volumenes de estimulos a fin
de conducirlos luego a su tramitacion. Sin embargo es distinto dominar de
elaborar.

Freud nos plantea que debemos tener en cuenta la intensidad del estimulo y el
estado de apronte del aparato psiquico, y yo agregaria: el auxilio ajeno en su
funcion contenedora y/o co- metabolizadora. O bien obstructiva o
traumatizante. También el doctor Benyakar agregard que no todo evento
disruptivo se tornard traumatogénico, ;de qué dependerda? Vuelvo a lo mismo,
del estado de apronte del aparato psiquico, de la intensidad del estimulo pero
también de la funcién co metabolizadora del auxilio ajeno.

Sumado a todo este desamparo del entorno disruptivo de la guerra, se suman
los desamparados individuales, una nifia es violada por dos soldados. El
cuidador de animales la ve y se la lleva escondida en el camién para rescatarla.
La nifia estd en shock. La alojan en su casa. Lo primero que hace Frau Sabinska
es lavarle las heridas pero con cautela y empatia. La nifia la rechaza y se aleja.
":Me dirias tu nombre? La nifia se mantiene muda y en pdnico.

"El mio es Antonina", (Aqui se observa un intento de establecer la confianza
badsica)

"Debe ser muy raro estar en un lugar extrafio y desconocido para vos".
(Principio de empatia verbalizando minimamente lo que podria estar sintiendo,
poniendo en palabras algo de su sentir). "Me quedaré si quieres esta noche".

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoandlisis arropando en el desamparo 20



Se sienta a dos metros de distancia y le dice: "Estoy aqui ". (Ni muy cerca ni
muy lejos, la distancia Optima diria Ferenczi, en especial frente al
desvalimiento) “Debes haberlo pasado mal" La nifia sigue en silencio. "Mi
padre murid. Le dispararon en San

Petersburgo, Yo tenia tu edad. Y nadie sabe cuan dificil es... Vivir escondido.
Nunca sabes quién es el enemigo o en quien confiar. Salvo los animales...
Vivimos en un zooldgico. La mayoria se fueron. Otros murieron. Pero éste
quedd” y le entrega un conejito bebé. En ese instante la nifia lo mira con
ternura hace una leve sonrisa, lo toma lo acaricia, y llora por primera vez.
Aqui Frau Sabinska no sélo comenta algo de su propia historia sino que
simboliza con los animales las pérdidas de los seres queridos, y la nifia
identificada con el conejito pequefio que se quedd solo. Una manera de
intervenir como en el juego simbdlico (Winnicott 1969) y no desde
interpretaciones violentas de las fantasias inconscientes, al modo de
Melanie Klein.

Por las noches ella toca el piano, melodias suaves, eso indicaba que podian
subir al estar, les daban algo para beber y comer, se genera un ambiente
arménico y calido. Como envoltura sonora y psiquica al modo de Anzieu
frente a tanto desamparo. Asi como generando un ambiente facilitador el
modo de Winnicott.

Por la mafiana le deja a la nifia en su celda una caja de lapices de colores
(¢a modo de Handling?) Ella empieza a dibujar en la pared. (Lentamente; tal
vez pudiendo simbolizar a través de las expresiones graficas). "Nunca fui
buena dibujando, le dice ella a la nifia, algun dia me tendrias que ensefiar".
De esta manera libidiniza a la nifia, la apuesta libidinal de la que habla
Marucco, potencia el despliegue de la pulsién de vida y del arte, tal vez.
";Podemos ver tu conejo?" Le preguntan unos nifios a la nifia. ";Coémo se
llama?" «Pioto, como mi hermano". ";Y Cudl es tu nombre?" "Ursula, me
llamaban asi". Frau Sabinska le dice: "Ursula significa Osa" y ella le
responde; "Asi solia decirlo mi padre". Frau Sabinska se emociona y le cae
una lagrima (sentir con el paciente), esa noche Ursula sube al estar a
escuchar el piano con todos los demas

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoandlisis arropando en el desamparo 21



El paciente en desamparo traumatico no s6lo ha perdido la confianza sino
que su self esta invadido por el panico y la desesperanza, mascaras
invisibles de la ansiedad y la depresién, arrasado por efecto de una
magnitud.
El exilio y sus consecuencias en la salud mental, desde el dolor del
desamparo.

El Holding, el Handling y la presencia de objeto. Intervencidon intersubjetiva
vivencial, como la transferencia in vivo con el analista como dira Benyakar,
en especial con los pacientes traumatizados. Y con una gran necesidad de
sostén. Transitando lentamente de la necesidad al deseo y de la vivencia de
dolor a la vivencia de satisfaccién, transformando el instinto en pulsion y
solo alli en pulsién de vida. Registrando, el analista, las necesidades basicas
del paciente, primero de cobijo y comida, luego de amparo y protecciéon y
recién alli de interpretaciones y o intervenciones que nombren el dolor y
lentamente reconstruyen una historia.

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoandlisis arropando en el desamparo 22



La elaboracion de lo traumatico, es un largo proceso, que se da entre dos,
en ese maravilloso encuentro intersubjetivo, poniendo el cuerpo a través de
la transferencia y la contratransferencia, ligando el afecto con Ila
representacion, prestando asociaciones y envolviendo de manera psiquica y
sonora al paciente en desamparo para que lentamente se reconstruya algo
de lo terriblemente escindido y alli se restablezca el principio de placer
regulador y brujula de nuestra vida psiquica.

Agosto de 1942

Les quitan las pertenencias a los judios y los suben al tren. "Los nifios en su
total inocencia elevan sus brazos con una sonrisa para que los suban al
tren”

El amor incondicional es de... juna madre hacia un nifio?...No... de un nifio
hacia su madre. El nifio nace confiando, puro, inocente...Ferenczi dira que
luego el modo en que es recibido al momento de nacer, el ambiente y los
brazos que lo alojen, remitirdn a que sea traumatico o no, a diferencia de
otros autores que hablan del trauma de nacimiento.

1943 En la radio anuncian: "no habra gueto en Varsovia, Incendian el gueto.
Miles de personas mueren, abuelos mujeres, nifios".

En 1944 nace una nifia. La pareja Sabinski tenia un hijo varén y ahora nacia
la nifia en plena guerra pero en una familia que se sostenia en armonia
emocional a pesar de las circunstancias. Le ponen Teresa como la santa
dicen.

Varsovia, Septiembre de 1945

Un afio después vuelven al zooldgico con su hija, su hijo y el conejo.
Lentamente comienzan a cultivar y restaurarlo . Un

dia vuelve el esposo. Se reunen los cuatro. 20 afios mas tarde los declara
"Justos entre las Naciones".

Esta pelicula esta basada en una historia real paso a relatar comentarios

tomados de una entrevista realizada a Teresa
Sabinski, hija del matrimonio.

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoandlisis arropando en el desamparo 23



"Mis padres dieron refugio a personas fisica y emocionalmente heridas. Era un
refugio para todos aquellos que necesitaban ayuda. Estaba dentro de lo "legal" al
ser un zooldégico. Mi madre intenté armar un ambiente cdlido, hogarefio.
Preparaba la comida. Intentaba crear una atmdsfera de normalidad. Al mismo
tiempo intentaba anticiparse al peligro. Ella les daria una sefial si algo sucedia. Si
tocaba fuerte el piano era sefial de alarma. Si lo tocaba suave y con armonia era
que podian subir al hogar. Nadie que estuvo en el refugio murié. 300 judios
sobrevivieron

Mis padres vivieron con miedo pero a pesar de eso tomaron la responsabilidad de
salvar vidas. Para ellos eso era lo mds importante”.

Le preguntan sobre qué le parecio la pelicula y responde: "La pelicula es mejor que
un documental. Me gustéo mucho y expresa lo que el ser humano puede hacer. Los
valores transmitidos, muestra como podemos responder o reaccionar frente a
acontecimientos inesperados”.

A modo de resumen, el nifio en su total inocencia y desde su propio desamparo
confia en el adulto, ese Otro Significativo.

¢Cémo elaborar el dolor del desamparo? De las guerras, del exilio, del
terrorismo de Estado, de los trastornos del espectro autista... entre otros. Del
coronavirus; la pandemia y su post pandemia actual con todo lo que ello
implica: pérdida de trabajo, pérdida de seres queridos en aislamiento, pérdida
de las certezas y esperanzas... El dolor sin nombre del desamparo.

En este caso no sélo el desamparo de plena guerra, sino también se le suma el
desamparo individual : éstos soldados que deberian amparar, abusan de esta
nifna de 12 afos.

A modo de conclusioén:

¢Como elaborar el dolor del desamparo? De las guerras, del exilio, del
terrorismo de Estado, de los trastornos del espoctro autista... entre otros.

El dolor sin nombre del desamparo.

Un dolor que arraso6 con la pantalla protectora anti estimulos y dejé al nifio o al
adulto en total desamparo. Entonces me lleva a pensar: Si la madre rescata al
nino de su desamparo a través de su Funcion Maternante Good Enough
(Winnicott, 1969)

¢Podriamos rescatar al paciente de su desamparo a través de la funcién
maternante del analista?

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoandlisis arropando en el desamparo 24



Recuperando esa situaciéon de encuentro (P. Aulagnier, 1977) entre analista y
paciente al igual que él bebe con su madre. Se produce un encuentro alli entre
lo que trae el nifio y lo que aporta la Reverie materna (Bion, 1966). Desde aqui
la cria humana se hara sujeto al ser nombrado por uno que le permitira entrar
en la cadena de significantes al hablar de Lacan.

Pero antes del lenguaje del niffio hay una madre que nombra que inviste a ese
nifo que mira, unifica, construye, y desde ese holding (Winnicott 1969, 1971)
materno y desde su propio desamparo tendra que hacerse palabra para
humanizar al infans.

“El entorno seguro del encuadre analitico permitird la construccion de un relato
(inclusion en la trama vivencial, articulado a otras vivencias) junto al terapeuta
que funcionard a modo de proceso terciario. La posibilidad de articulacion se dard
en presencia de otro significativo que en principio funcione como sostén de lo
escindido hasta que entre ambos puedan construir un relato que pueda incluirse
en la trama vivencial hasta ese momento fracturada por efecto de lo disruptivo"
(Zukerfeld,2006, p.p 146 y 147)

Proporcionando en el encuadre analitico un ambiente facilitador (Winnicott
1969), que invite a la infancia herida, seducida, engafiada, no reconocida a
repetirse y hacerse viva para ser completada, reconstruida, recordada y por
ultimo integrada. (Ferenczi, 2008).

Entonces, alojemos el dolor, arropemos en el desamparo. Para recordar y
elaborar en transferencia, aquello de lo terriblemente escindido para que un
futuro evento disruptivo no se nos torne traumatogénico. En especial para
aquellos pacientes que hoy depositan su confianza en nosotros.

Frente a la desesperanza silenciosa y solapada...

Winnicott nos dice: "..la esperanza estara dada en evitar el tipo de terapia que
esta mas adaptada a las necesidades del terapeuta que a las del paciente"
entonces registremos la necesidad y no necesariamente el deseo.

Freud nos dice que la expectativa confiada sera la confianza depositada en el
médico, su afan de sanar e incluso la simpatia puramente humana que el
médico haya despertado en él. La facultad de ganarse la confianza de los
enfermos, va a decir (Freud, 1890)

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoandlisis arropando en el desamparo 25



Bion (1962) va a decir en
Aprendiendo de la experiencia, que
el hecho de tratar de conocer algo
implica un sentimiento doloroso que
es inherente a la experiencia
emocional misma del conocimiento.
Bion hablara asi de wun dolor
inevitable y de un dolor innecesario,
en pacientes en desvalimiento habra
que ser muy cautelosos con los
extremos. Ferenczi se preguntara
sobre el tacto en La elasticidad de la
técnica (1928) y responde en |la
capacidad para la empatia con el
auxilio de los conocimientos
adquiridos. Yo podré ser empatia
con el paciente pero también veré
qué es lo que esta pasando a este
paciente que no puede poner en
palabras, donde el afecto esta
escindido.

Entonces frente al dolor del
desamparo y frente a tanta
desesperanza alojemos el dolor, es
darle el lugar del encuadre analitico
en el consultorio para que el
paciente pueda llorar lo traumatico
y arropemos en el desamparo con
las palabras e intervenciones.

Pero poniendo el cuerpo a través de
la transferencia y la
contratransferencia. Ligando el
afecto con la representacidn.
Representando asociaciones.

oanalitica.mx El psicoandlisis arropando en el desamparo 26




Y desde aqui la filosofia y el Psicoanalisis nos ofrece los elementos para
interpretar y entender la historia a través de los signos y simbolos que nos
constituyen y nos historizan para no quedar en un eterno retorno de lo igual en un
total desamparo; entonces nos propondremos salir al encuentro con el otro y
desde alli humanizamos;

partiendo de la desesperanza a un vinculo intersubjetivo esperanzador.

Para concluir , ;qué nos diria Freud en tiempos de incertidumbre y desamparo?
Encontré una de las tantas cartas que Freud le escribi6 a sus hijos en plena guerra
y sin desmentir la realidad siempre termina sus cartas con amor y esperanza:

“Mi querida Sophie:

Cas expectativas por las negociaciones de Paz es muy grande y la cantidad de
restricciones desmedida.

Sobrepdénganse a los terribles tiempos actuales. No se preocupen por la
suspension de los negocios Salude a los pequefios con todo nuestro afecto y
envienos noticias pronto”.

Para concluir les quiero compartir una carta de un excombatiente de Malvinas tan
injusta donde muchos jévenes de 18 afios fueron al campo de batalla sin tener los
recursos necesarios para enfrentar una guerra y cuando volvieron fueron recibidos
por el gobierno.

21 de junio de 1982, hace 36 afos. El encuentro con mama (del libro)

“Trotamos con mi hermano por las frias calles adoquinadas de La Plata

alrededor de unas cinco cuadras hasta que a lo lejos escuché los gritos de mama,
acelere el trote y cruzando esa tranquila calle la noche del 21 de junio de 1982 me
hundi en su abrazo tembloroso mientras una pura y enorme sonrisa iluminaba mi
cara.
Mama lloraba de la emocion como nunca antes la habia visto yo, ella no se
despegaba de su abrazo tan afiorado, ni yo tampoco queria despegarme. Fue un
encuentro celestial, el encuentro mas conmovedor de mi vida. Durante los tiempos
mas duros por los que he ido pasando a través de mi vida, ese abrazo regresa a mi
memoria como una especie de reldmpago y también me ocurre en los tiempos
buenos. Es una emotiva sensacién de confianza, de balsamo, de amparo, de
dulzura y tristeza a la vez. Creo que esa presencia maternal en el seno de su
ausencia es como la de una virgen que me acompafia por siempre”

www.clinicapsicoanalitica.mx El psicoandlisis arropando en el desamparo 27



Y para concluir les traigo a Freud, paraddjicamente para mi criterio nos deja la
duda teodrica y técnica, pero nos incentiva a una buUsqueda constante del
conocimiento

Freud al finalizar su Mas alla del principio de placer (Freud, 1920) paradojalmente
nos deja en Incertidumbre

tedrica y técnica pero nos incentiva a una busqueda constante del conocimiento
humano y cientifico; y

nos dice:

"Debemos ser pacientes y esperar que la investigacion dé sus frutos...asi como
también estar preparados para abandonar un camino que se signd por un tiempo
si no parece llegar a nada nuevo".

Y retomando su Tratamiento Psiquico. Tratamiento del alma (Freud, 1890) agrega:
"no se cansen de buscar a pesar de la lentitud con que progresa nuestro
conocimiento

cientifico"

No se cansen de buscar, digo yo, los recursos técnicos para aliviar el sufrimiento
humano, el dolor del alma, su incertidumbre y desamparo.




P R I e e R e e M Lo S, S s M Tt GG ot R B N e R e e B R e N e R L R e e R M e S A I R R

i




TRINCHERAS EN LA INTEMPERIE,
UN PSICOANALISIS POSIBLE
FRENTE AL SINSENTIDO Y
DESAMPARO

FLORENTINA GAMARRA

FLORENTINA GAMARRA

Psicologa egresada de la UBA, psicoanalista, maestra en psicoanalisis,
doctorante en psicologia e investigadora y docente de la Universidad
de Buenos Aires en la UBA y de la Universidad de Belgrano.

Es supervisora clinica de equipos de residentes y concurrentes de
hospitales publicos de la ciudad y de la provincia de Buenos Aires.
Asimismo, es docente de la diplomatura en psicoanalisis,
problematicas clinicas contemporaneas por la Asociacién Argentina de
Salud Mental y por la Universidad de Belgrano. Es coordinadora de
talleres clinicos y grupos de estudio e investigacion en psicoanalisis.

Asesora externa del Departamento de Acontecimientos Traumaticos
de las Fuerzas Aéreas Argentinas. Es autora del libro Lacan, lector de
oriente, escrituras del vacio, Buenos Aires, Cascada de Letras, 2022.
Bueno, también es autora del libro Cuerpo del actor, escenarios
clinicos entre afectos y voces, Buenos Aires, Cascada de Letras, 2023.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 30



Decidi poner como titulo de este trabajo trinchera en la intemperie un
psicoanalisis posible frente al sinsentido y el desamparo. Y la pregunta que me
interesa que guie un poco mi presentacidon tiene que ver con coémo entendemos lo
traumatico en psicoanalisis. Desde los desarrollos freudianos en adelante
podriamos decir que la conceptualizacion sobre lo traumatico ha ido cambiando,
como asi también los modos de considerar el quehacer de los psicoanalistas.

Comencemos por decir que lo traumatico puede no necesariamente situarse en
términos universales, ya que un acontecimiento banal puede tener un valor
traumatico. Asimismo, una vivencia denominada traumatica deja huellas duraderas
donde se repite alli algo que resultdé doloroso, insoportable e intramitable
psiquicamente. Estos desarrollos formaron parte de los comienzos freudianos en
torno a la postulacién del aparato psiquico.

Freud comenzé estudiando el origen traumatico de las Ilamadas neurosis y
descubrié que los sintomas eran la expresion del conflicto que habia provocado la
representacion de la vivencia traumatica olvidada, ignorada de aquello traumatico.
Y en su extenso recorrido y ensefianza ha desarrollado diferentes
conceptualizaciones del trauma.

Comenz6 por situar el trauma como vivencia efectivamente acontecida, luego el
recuerdo de una vivencia que no ha sido traumatica en su momento, que podria
devenir traumatica por el recuerdo mismo que podria evocarla a partir de una
segunda vivencia que despertaba nexos légicos con aquella primera.

Tiempos estos en los que Freud situaba que detrdas de los sintomas habia un
trauma sexual. Luego de estos desarrollos iniciales, en la carta 52 a Fliss
(Freud,1896) dira ya no creo en mis histéricas y comienza a situar que no se trata
de escenas acontecidas en la realidad, sino de fantasias que tomaran un papel
central en la vida del individuo. Aqui el hecho fundamental es que Freud no deja
de darle importancia, por que no hayan ocurrido en la realidad y tomara estas
fantasias como intermediarias de la formacién y etiologia de los sintomas.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 31



Es importante situar que una diferencia fundamental en considerar a lo traumatico
como lo que puede poner en juego un mecanismo psiquico orientado por la
defensa o represion, es algo muy diferente a ubicar lo traumatico en el sentido de
cierta cuantia que desbordara la capacidad del aparato psiquico de tramitar un
acontecimiento. Dicho de otro modo, lo intolerable de una representacion hace
que el sintoma funcione alli como resultado de la defensa, destacando que por
supuesto no todos los sujetos responderan del mismo modo frente a lo
denominado traumatico.

Lo que esta puesto en juego alli entonces es la imposibilidad de una descarga del
tinte sexual. Me parece importante destacar, para poder retomar estas cuestiones
mas adelante, que en estos desarrollos se presenta la hipdtesis de que se produce
una fijacién pulsional relacionada con la vivencia.

A partir de los afios 1920, Freud se ocupa de las neurosis de guerra y retoma la
vivencia traumatica, que ya no es de caracter sexual, sino que se trata de una
vivencia que pone en peligro real la vida del sujeto.

En torno a este punto, entonces, desarrolla un tipo de repeticiobn que no es la
misma que habia planteado hasta entonces y toma relevancia el término
compulsion de repeticion para ubicar la insistencia del aparato psiquico en el
intento de ligar la energia psiquica que situa el calor recurrente como intento de
ligadura y tramitacion intrapsiquica. La repeticion de la escena traumatica se
producira a través de las pesadillas o los I[lamados suefios traumaticos. La cuestion
es qué entendemos por repeticion y si hay una diferencia importante a tener en
cuenta entre lo que podriamos denominar repeticion o insistencia.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 32



Estas experiencias que parecen contradecir su teoria del principio del placer van a
dar lugar a una teorizacién del trauma relacionado con el componente mortifero
de la pulsién de Freud, la pulsién de muerte, instaurando de este modo un mas
alla del principio del placer.

Esta compulsién a la repeticion, la que causard la tendencia a repetir una y otra
vez aquello que no es plausible de representarse, en la conferencia 18 (Freud,
1916-1917) de la serie Conferencias de introduccion al psicoanalisis, La fijacion al
trauma, lo inconsciente, dira Freud que la expresion traumatica la aplicamos a una
vivencia que en un breve lapso provoca en la vida animica un exceso tal en la
intensidad del estimulo que su tramitacion por las vias habituales y normales
fracasa por completo, de donde por fuerza resultan entonces trastornos duraderos
para la economia energética.

Una aproximacién al trauma en la ensefianza de Lacan.

Lacan va a dar una interpretacion distinta al caracter traumatico de la sexualidad.
El va a decir que hay un agujero en lo simbélico para decir lo sexual en el ser
hablante. Su famoso aforismo no hay relacién sexual, no hay nada en el instinto
que nos diga codmo abordar la cuestion de la sexuacion.

Los llamados problemas en el ser humano entonces vienen del hecho de que
somos seres de lenguaje. La entrada en el lenguaje supone la pérdida del instinto y
por tanto de las respuestas claras sobre cémo arreglarnos en el cuerpo con la
sexualidad. Tenemos entonces que arreglarnos con el lenguaje, con el
inconveniente de que hay un problema de estructura.

No todo podra ser dicho. Hay ciertas experiencias que encuentran una dificultad
para ser simbolizadas y que constituyen los grandes problemas del ser humano. La
sexualidad, cdémo ser una mujer o un hombre, la muerte, la filiacion, etc.

El trauma es lo que no puede ser simbolizado. Hay trauma porque no hay palabras
para decir una determinada experiencia en el cuerpo por su elevada intensidad o
porque sucede en un momento en que el sujeto no cuenta con los recursos para
tramitarla. Sin embargo, la teoria del trauma en Lacan no se limita a hacer de este
una contingencia que puede suceder o no, ni mucho menos se limita a
acontecimientos que pueden Illamarse traumaticos en un sentido general.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 33



El trauma para Lacan no esta causado por un hecho en si, sino por la ausencia de
un saber para metabolizarlo. En toda experiencia humana hay un momento en que
determinada experiencia no alcanza a ser tomada por el lenguaje. No hay palabras
que puedan nombrarla y entonces se produce una marca de intensidad que toca al
cuerpo y alli se fija.

Pero la fijacion sola no es una causa de la neurosis, se requiere que intervenga la
represion sobre esa causa. Esta es la matriz de la formacién de los sintomas que
ya nos ensefié Freud. El traumatismo significa que hay un hecho que no se integra,
un hecho sin sentido, que queda fijado y a la vez reprimido.

Luego, un dicho que puede ser cualquiera se une a esa marca y desde ahi cobrara
un sentido. O sea que tenemos que pensar hecho, dicho y sentido. Esta marca de
ahi en adelante Illama a wuna repeticion del acontecimiento traumatico
transformado por el hecho de que se ha asociado como un complemento de
sentido.

En la vida de cada cual hay algo que no pudo ser atrapado dentro de las
coordenadas simbdlicas. El trauma es la experiencia humana de un desamparo
primitivo. Pero no se trata del trauma de nacimiento, sino de que el lenguaje no
alcanza para decirlo todo y esa es la experiencia inaugural del desamparo humano.

Entonces el sujeto se defiende de eso a través de los sintomas, del fantasma y de
todos los revestimientos llamados imaginarios. El sujeto puede pensarse como
victima del inconsciente y del goce y ese encuentro es lo que se denomina
traumatico. Ahora bien, si lo traumatico es del orden de un acontecimiento que
indica que el aparato psiquico se ve sobrepasado en sus umbrales de tramitacién,
de la posibilidad de ligar la energia psiquica desde la perspectiva freudiana y
también hace referencia a un punto donde la capacidad de simbolizacién se
detiene, es porque precisamente alli no se trata de huella alguna.

Grandiosos son los aportes de Francoise Davoine (2011) respecto del paradigma de
lo traumatico en psicoanalisis. El andlisis del trauma y su teoria sobre la
banalizacién del mal cobra plena vigencia, considerando aspectos ligados a la
politica actual donde abunda el acallamiento de victimas de catastrofes. Existen
problemas psicolégicos como la locura, la psicosis o el trauma que se tienden a
individualizar, pero que en realidad reflejan trastornos en las relaciones sociales,
en el lazo social, en el vinculo con los otros.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 34



Muchas veces las experiencias de victimas de guerras o de catastrofes son
silenciadas, isolapadas, ignoradas, acciones que obedecen a una decision
meramente politica, sin mas, y responden a verdaderas fracturas del lazo social.
Esto hace pensar que lo traumatico desde nuevas perspectivas se hace
indispensable para un psicoanalisis abierto a lo real, no solo en el sentido
lacaniano, sino también en consonancia con los desarrollos de Silvia Bleichmar. Se
hace preciso un sistema de representaciones que no oponga lo individual a lo
colectivo y la ideologia dominante a los discursos sistémicos.

Lo distintivo del valor traumatico que hoy me interesa destacar entonces es no
solamente que su caracteristica saliente es la compulsion repetitiva, el fracaso de
la ligadura, y que se resiste a entrar en la cuenta, sino que se trata de un
acontecimiento que no puede ubicarse en una serie en el sentido de un entramado
social, no menos importante. Tomando la diferencia que establece Silvia Bleichmar
(Bleichmar, 1999) entre lo psiquico y lo subjetivo, porque ella situa que la
subjetividad no abarca la totalidad del psiquismo, y que se caracteriza por
precisamente tener un caracter reflexivo, ;qué quiere decir reflexivo? Que esta
sometido a las categorias kantianas del espacio y del tiempo. Esto es que no
escapa a las coordenadas espaciotemporales.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 35



Se trata de que lo traumatico no puede siquiera servirse de una escena, se trata de
un acontecimiento que me gustaria denominar sin borde. Se hace necesario
considerar entonces lo traumatico dandole el marco de una historizaciéon, un
trabajo que requiere armar un borde en torno a lo no simbolizable, porque lo que
distingue al trauma en el acontecimiento traumatico es precisamente una
temporalidad que corresponde a un tiempo congelado, detenido, petrificado,
perplejo. Al decir de una psicoanalista y escritora argentina a quien admiro
profundamente, Lila Feldman dice:

“podemos sobrevivir al despojo de tantas creencias y certezas, y que la vida
psiquica encuentra los modos de reponerse, algunas veces, en parte, y a lo largo
de un cierto tiempo.

Que la existencia que nos toca admite varios comienzos, no uno solo, y que los
finales que la atraviesan son ocasionales, mayoritariamente abruptas, inesperadas,
brutales. ”.

La palabra no alcanza cuando nos visita el horror. Y en este sentido es que el
trabajo analitico y la posicion de un analista es inseparable de lo politico.

Entonces, me interesa que situemos una distincion que hace Feldman entre la
incertidumbre y el sinsentido que resulta importante para este desarrollo. Cuando
ella dice que tendemos a tomar rapidamente a la incertidumbre como algo nocivo,
problematico para el psiquismo, pero basandonos en la propia vida y en la clinica,
sabemos que esto no es asi. Incluso sabemos que a veces la incertidumbre,
nuestros pacientes, nos la agradecen, porque es una herramienta para combatir
algo peor, que es el sinsentido.

Que las certezas suelen ser mucho mas aplastantes algunas veces. No es entonces
tan peligrosa la incertidumbre como el sinsentido. Se trata de diferenciar la
certidumbre y el sinsentido, el saber de la conviccidon, de la certeza, la realidad de
la verdad y la ficcién.

No es posible vivir sinsentido. Habitamos el campo del sentido, pero hay veces en
que, al decir de Feldman, el no sentido es la mordaza con la que se trama toda una
vida, cristalizando la existencia en sentido créonico de desesperanza. Y estan los
derrumbes catastroficos, esos acontecimientos de puro trauma.

M.L Fieldman (2022, mayo) Una indagacion sobre lo que dejé la pandemia. Incertidumbre y sin sentido.
https://www.pagina12.com.ar/421179-incertidumbre-y-sin-sentido

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 36



La funcion de este modo, en el que quiero leer e instalar el tiempo de aprés-coup,
requiere entonces de dos tiempos de la resignificacion, porque sin ese tiempo no
hay historia. No siempre podemos habitar el tiempo, y en ocasiones lograr hacerlo
no es sin periodos de largas batallas. Lacan tiene una frase pronunciada en
Funcion y campo de la palabra y el lenguaje (Lacan, 1953) dice: “mejor pues que
renuncie quien no pueda unir a su horizonte la subjetividad de su época”.

No hacer lugar a la subjetividad de la época implica correr el riesgo de hacer del
psicoanalisis una experiencia intelectual, alejada por completo de la realidad en la
que vivimos. Habitamos lo social, en un momento histérico determinado. Estamos
comprometidos también a poner en evidencia a los discursos dominantes y
opresivos, con esa bestial pretensién de hegemonia que intentan asesinar las
voces de la subjetividad.

La soledad de la que nos ocupamos los analistas es esa que decimos que es
estructural, puede precisamente, en el lazo social, si bien por supuesto no
resolverse, claro esta, si transitarse. Recordemos que una de las manifestaciones
mas patéticas del goce es la de prescindir del otro, elevando el narcisismo a su
maxima expresién y rechazando la diferencia, atacando siempre a las minorias.
Solo habra psicoanalisis en tanto haya analistas dispuestos a escuchar al sujeto y
también a los discursos de cada época.

No ser interlocutores del pensamiento que afecta la época conlleva a un
psicoanalisis liberal, que sostiene que lo que atafie al sujeto se puede pensar como
ajeno a lo social y el contexto reflexivo donde una subjetividad social se entrama.

Se trata entonces de que pensemos que el sujeto esta unido a la subjetividad de la
época y esto implica no desconocer los determinantes que nos condicionan, que
estan mas alla de cada uno. Cuando hablamos de lo politico se habla de una ética
respecto al sujeto y que cuando hablamos de politica se piensa en la funcién del
analista habitando por fuera de esa politica.

¢En qué sentido entonces se puede hablar de subjetividad de una época? ;Qué
significa para un analista unirse a la subjetividad de su época? Se trata, al menos,
este es mi punto de vista, de una realidad transindividual y esta seria una
definicion de subjetividad.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 37



Sirviéndonos hoy mas que nunca del modo de abordar la subjetividad y quién mejor
que la anticipadamente nombrada Silvia Bleichmar (2009), quien planteaba que la
subjetividad en sentido estricto se refiere al posicionamiento del sujeto en un
movimiento de cogitacién ante si y con los otros. Sujeto del inconsciente
atravesado por el inconsciente pero articulado por la légica que permite la
conciencia de la propia existencia.

De este modo podemos diferenciar subjetividad de psiquismo. El inconsciente
subjetivo no, parareflexivo. La subjetividad no abarca la totalidad del psiquismo
sino que se inscribe en los modos histdéricos en los que los procesos subjetivos se
llevan a cabo.

La subjetividad implica entonces categorias kantianas, ordenadoras del
pensamiento fundamental entre tiempo y espacio. No se trata del yo, se trata de la
conciencia colectiva. La conciencia es la afectacion mas la conciencia de dicha
afectacion

El punto entonces no es el yo sino la conciencia de estar afectados por lo que nos
atraviesa. La subjetividad es una construccién histérica.

Para terminar quisiera compartir con ustedes algunas reflexiones en medio del
contexto que esta viviendo hoy la Republica Argentina, pais en el que habito y al
que pertenezco, en el marco del actual gobierno y de sus abruptas decisiones que
no logran evitar recordar nuestro periodo de gobierno dictatorial y que nos
conducen a los peores desenlaces, aquellos que Silvia Bleichmar planteaba como
desmantelamiento de las subjetividades.

Hace pocos dias hemos vivido un horroroso episodio de represién en el marco de
una marcha en defensa de los jubilados donde hubo una terrible represiéon por
parte de la policia que dejé un saldo de heridos de gravedad entre ellos, un
fotdégrafo que continua al dia de hoy peleando por su vida. Supongo que esto habra
sido de publico conocimiento también para ustedes. No podemos vivir sin sentido,
con extrafeza.

No podemos vivir en peligro. Puede resultarnos irracional abandonar las
certidumbres, pero el sin sentido es en si mismo la catastrofe. Por estas razones
que quise compartir la inquietud que acerca de la responsabilidad que como
analistas tenemos frente al desamparo de las subjetividades, y evocando también
los ejes de autoconservacion y autopreservacién de los que ya hablaba la querida
Bleichmar, cuando dice que el desajuste brutal entre ellos es lo que lleva a la
demolicién de la subjetividad.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 38



Y aunque la produccion de subjetividad
no es un concepto psicoanalitico, no es
ajeno al sujeto con el que nosotros
trabajamos. Una cosa es la
deconstruccidon necesaria y otra es la
segregacion y el exterminio de las
minorias, la desnaturalizacion, la
represion y la tortura. La produccién de
subjetividades es un proceso socio
historico.

Hace referencia al modo en que las
sociedades determinan las formas con

las cuales se constituyen las
subjetividades. Y de esto los analistas
no podremos jamas quedar
desafectados.

Conversacién con Florentina Gamarra al término de la exposicion de su
ponencia.

Fernanda Vidal: Actualmente en México pasa algo similar. No sé si usted tiene
conocimiento acerca de un campo de exterminio encontrado recientemente.
No sé si eso también se puede considerar como el sinsentido.

Florentina Gamarra: Por supuesto. A mi me parece que en realidad si hablamos de
toda América, toda América latina, toda América ha tenido fuertes sufrimientos y
sigue teniendo esos fuertes sufrimientos que cada vez mas resultan de los embates
que tenemos que enfrentar ante las llamadas grandes potencias.

Y en este sentido a mi me interesa mucho entender, sobre todo por la labor que
nos queda por delante a los analistas, que cuando un analista esta completamente
desafectado de la época y de la actualidad en la que vive, vuelve a su consultorio
una heladera hermética, llena de frialdad y de desconexidn, creyendo que entonces
de lo que se trata el psicoanalisis es de la individualidad. Y ni siquiera desde los
comienzos freudianos se trat6 de eso.

Freud era el hombre mas generoso con sus pacientes. Freud le ha dado de comer a

sus pacientes. Freud se ha preocupado por la guerra. Freud ha escrito sobre la
guerra.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 39



Bion, Winnicott, Melanie Klein, hay muchos grandes exponentes maestros dentro
del campo del psicoanalisis que nos han ensefiado que el psicoanalisis no puede
quedar separado del contexto, su época y su atravesamiento social. Psicologia de
las masas y analisis del yo. Quiero decir, nosotros no tenemos una practica
hermética ni reducida a ese “de a dos” que habita el consultorio.

O mejor dicho, diria, esa es la clinica mas facil. Quizas es la clinica con menos
problematicas en el orden de esas fuertes afectaciones que padecen muchos
sujetos. Y sobre todo me parece que haber descuidado este punto es lo que hizo
que durante décadas y décadas y décadas se considerara el psicoanalisis una
practica elitista, una practica para unos pocos.

Es el dia de hoy que tanto ustedes lo sabran mejor que yo, y lo mismo nos esta
pasando en ambos paises. El discurso psicoanalitico ha sido un discurso que ha
sido segregado en gran parte, creo yo, por el quehacer de los psicoanalistas, no del
discurso psicoanalitico en si, sino por cdémo los psicoanalistas muchas veces han
transmitido mal los primeros ejes fundantes de una formalizacion clinica en el
psicoanalisis. No hay clinica sin la posibilidad de poder pensar en el otro.

Pensémoslo claramente desde estas cuestiones que suceden a las explosiones
econdmicas, a las debacles que estamos sufriendo en funcién del ddélar, por
ejemplo, y de como la inflacién dia tras dia va haciendo que cada vez nos consulten
sujetos que estan padeciendo hambre, que estan padeciendo inseguridad sin poder
contar con los minimos requerimientos necesarios para poder subsistir. Salud,
educacion y trabajo. Claro, no es una guerra, ;no? No estamos como Palestina, no
estamos en esa guerra.

Pero las guerras que se viven hoy en las masacres de la minoria también podriamos
decir que es mucho lo que le debemos al avance de las ciencias y a la tecnologia.
Por supuesto que si. Esto mismo es un avance que le debemos a la tecnologia y a
todo lo que la pandemia nos dejoé.

Pero es cierto que hubo acontecimientos, efectivamente, que nos han dejado
desprovistos de la posibilidad de utilizar la palabra para poder tramitar, para poder
ubicarnos en tiempo y espacio. Estas cuestiones no estan por fuera de lo que a un
analista le tiene que inquietar a la hora de tener enfrente, ante todo, a alguien que
sufre. Ante todo, es alguien que sufre.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 40



Después podemos ver si con ese que sufre trabajamos de un modo o de otro, ;/no?
Mas sistémicamente, mas cognitivamente, mas conductualmente, en fin. Bueno,
habra terapéuticas para todo el mundo. Lo que digo es que en el campo y la salud
mental, los psicoanalistas no estamos, no podemos estar desafectados de las
realidades que nos toca vivir.

En una oportunidad, hace muchos afios, yo trabajé aqui en mis inicios, digamos,
para una linea aérea que en el aflo 1999 sufrié un accidente y bastante poco
habitual de lo que uno se imagina como un accidente aéreo. Uno tiene la idea de
que un accidente aéreo implicaria que un avién se caiga, como el que pasé en Fray
Bentos Uruguay en algun momento también. Sin embargo, este vuelo, este avion
nunca despegd y al alcanzar la velocidad 2, que es la velocidad de despegue, queda
carreteando y entonces arrasa contra las rejas del aeropuerto situado en plena
ciudad de Buenos Aires, cruza la avenida Costanera al borde del rio e impacta
contra una estacion de servicio que en el fondo tenia una garita de gas.

En cuestion de segundos, el avién por supuesto se incendia, no se cae del aire, se
incendia. Muere muchisima gente, mucha otra gente se pudo salvar. Y el impacto
que tuvo fue porque este acontecimiento estuvo a la vista, cercano, y estaba
pudiendo ser observado en ese mismisimo momento por miles y miles de personas
que estacionaban sus autos consternadas.

La gente salia por las ventanillas del avién, se tiraban, se abrian las puertas, algo
completamente siniestro, algo del orden verdaderamente de lo que uno no imagina.
Esos fueron mis primeros pasos en el trabajo con lo traumatico y me ha tocado
estar presente, por ejemplo, en situaciones en las que habia que negociar con las
victimas. Negociar las victimas es negociar entre las victimas, la empresa, el seguro
y lo que pasaba con los damnificados.

Y era muy claro ubicar como el cdédigo aeronautico tenia tipificado cuanto le
pagaban de indemnizacion a alguien que habia muerto en el accidente. Y entonces
las familias que se acercaban a reclamar y a las familias que efectivamente querian
que alguien se hiciera responsable por esas muertes, lo que planteaban era que el
cédigo les ofrecia una cierta suma con las cuales poder resarcir lo que habia
pasado. Aqui también, en la época en la que los militares, como le decimos aqui, se
chuparon, secuestraron y asesinaron a 30.000 hoy desaparecidos, ofrecian
remuneraciones a las familias que tenian que firmar, a las madres y abuelas de
Plaza de Mayo, un acuerdo como dando a sus hijos, a sus nietos por muertos,
firmando un convenio que le podia permitir entonces al Estado resarcirlos
econdmicamente por esas muertes.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 41



Entonces, digo, en ese sentido, no estamos hablando del trauma representacional,
no estamos hablando de ese trauma que inicialmente lo convocd a Freud, estamos
hablando de ese trauma que efectivamente hace que algo no pueda ser alcanzado
representacionalmente. Por eso decidi llamarlo también de trinchera, porque en la
trinchera es como si el analista ahi estuviera efectivamente en el campo de batalla,
porque no tenemos sino la opcidén, no nos traen los fantasmas, los sintomas, los
suefios, en el sentido tramitativo del término. La trinchera es en este momento
cuando esto esta vigente, cuando de esto no pudimos hacer todavia un pasado
historizado.

Fernanda Vidal: Gracias, doctora. Tenemos algunas preguntas en el chat. Nos
dicen, ¢para usted qué es la interperie, el desamparo?

Florentina Gamarra: El no poder recurrir con las primeras funciones que se
necesitan de garantias minimas para considerar la existencia. Porque después
podriamos trabajar con el inconsciente, después podemos, en todo caso, hilar,
asociar, entramar. Pero un sujeto a la intemperie es un sujeto que se encuentra
absolutamente desprovisto de las minimas garantias para poder sostener todo lo
que implica la subjetividad.

Todo lo que implica la subjetividad a lo que me refiero es que no solo es un ser
vivo que requiere de los movimientos de autoconservacion para mantenerse vivo,
sino que a la subjetividad la sostenemos con identidad. Y esta es una palabra que
por supuesto no se

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 42



refiere a la identidad tal como la abordamos desde el punto de vista psicoanalitico,
porque en ese sentido la identidad planteada por Freud le corresponderia mas a
esa instancia yoica, de la cual, por otro lado, yo creo que no debemos carecer,
porque si nos faltara un yo, ¢como salimos al mundo? Entonces, en este sentido,
cuando hablamos de subjetividad, me parece que en ese punto la intemperie indica
ese punto de desubjetivacion, de desmantelamiento, de desarraigo, de desprovision
absoluta de toda coordenada simbdlica en la que se funda una existencia,
inicialmente.

Fernanda Vidal: Gracias doctora. Y bueno, ¢cuantos pacientes llegan a su
consultorio con este desamparo?

Florentina Gamarra: El tiempo de la palabra es un tiempo muy arduo, es un tiempo
que habitualmente yo no soy muy partidaria de apurarlo. A la palabra hay que
poder esperarla y muchas veces quienes comienzan prestando palabra en este tipo
de acontecimientos somos los analistas.

Parte del trabajo con este modo de concebir lo traumatico es precisamente armar
la trama, es precisamente ir tejiendo un bordeamiento que se haga sobre ese
punto, sobre ese agujero que, por supuesto, no tiene palabra. Pensemos en los
abusos, las violaciones, pensemos en los abandonos, pensemos en todo tipo de
destrato, pensemos en las adopciones ilegales, pensemos en las apropiaciones,
pensemos en los asesinatos, pensemos en estas cuestiones en las que estamos
hablando de un grado de desproteccion y de desvalimiento que no deja margen
alguno para que ahi podamos trabajar tal como entendemos después las
elaboraciones psicoanaliticas, neurdticas, en cierto punto digamos las
problematicas que afortunadamente podriamos tener cualquiera de nosotros en
funcién de cdémo amamos, cdémo no amamos, por qué sufrimos, por qué nos duele,
qué repetimos. Esa es una clinica que se sostiene en el mecanismo psiquico de una
elaboracién, fallida, pero de una elaboracién al fin.

Ahora, esto otro, que nos ubica del lado de la trinchera, nos pone a trabajar con
acontecimientos, por eso me parece que es interesante y por eso hacia mencién de
estas ensefianzas maravillosas de nuestra queridisima Francoise Devoine. Es que
durante afios se ocupd de trabajar especificamente en hospitales psiquiatricos para
determinar qué es lo que sucede con las catastrofes, con las guerras, y qué es lo
que pasa que en ese punto hay tanta frialdad por parte de quienes consideramos la
salud mental. A veces pareciera que para quienes nos dedicamos al psicoanalisis la
salud mental fuera mala palabra.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 43



Ante todo lo que nos ocupa es la salud mental. La salud mental es lo que hace en
todo caso a un sujeto digno de vivir la vida. Ahi no nos importa tanto el patrimonio
de su neurosis como si nos va a importar, por supuesto, en un segundo momento y
con otros tantisimos casos.

Pero en este caso me parece que la propuesta de las jornadas tiene que ver con
esto, de como pensamos ahi la vulnerabilidad y qué hacemos ante la vulnerabilidad.
Hoy, por ejemplo, una tematica que nos convoca en la vulnerabilidad son los
adolescentes, los y las adolescentes. En esos encuentros, quizas en demasiada
virtualidad, que a veces los exponen, que no tienen modos muchas veces de poder
recurrir a consultas que los pueden dejar incluso en medio de estafas, en medio de
cercanias que borden desconocimientos.

El gran acompafiamiento que hoy en dia nos encontramos en los llamados periodos
de transicion, de esas transiciones que implican poder encontrar una identidad
sexuada que se acerque mucho mas a una posiciéon de género decidido y no
inculcado por un anatomismo biolégico. En su momento aqui, me acuerdo que en
Argentina, cuando nosotros tuvimos tardiamente una ley de interrupcién voluntaria
del embarazo, nos costé muchas vidas de muchas mujeres no poder decidir sobre
Sus cuerpos y, por supuesto, que en esas decisiones no habia acompafiamiento
alguno por el sistema de salud. Hoy podriamos decir que hemos logrado que al
menos de esto se pudiera hablar, que se animaran, que pudieran consultar, que
pudieran pedir ayuda.

Del mismo modo que los grandes pedidos de ayuda frente a situaciones horrorosas
de abusos de mujeres que han sido, mujeres varones también, pero
mayoritariamente de aqui los abusos son cometidos por hombres, al igual que los
ataques bestiales que muchas veces someten algunas mujeres al mas cruel de los
desamparos. En esto nos queda todavia muchisimo terreno por ganar. Y nosotros
somos agentes para que eso se produzca.

Fernanda Vidal: Con esto que usted comenta de los hospitales psiquiatricos aqui en
México, apenas habldbamos de un tema, del porqué ya no hay tantos hospitales

psiquiatricos, o bueno, pareciera que entran en un acuerdo de pausarlos.

Florentina Gamarra: se conoce como el de la desmanicomianizacién.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 44



Fernanda Vidal: Si, si, si, que ya no van a ser mas, O sea, parece que el gobierno,
quien se encarga de eso, dice: no, ya no mas porque estamos en programas de
salud mental. Este hecho de no mas internamiento, en el de que ya no hay esta
atencién a las personas vulnerables, ;se trata de este sinsentido que usted habla?

Florentina Gamarra: Absolutamente, porque viola los derechos humanos.

Es vejatorio respecto a los derechos humanos de quien necesita un plan de
asistencia minimo, atencién primaria de la salud, lo llamamos aqui, nos deja frente
a la vulnerabilidad y el desamparo mas espantoso en frente de un Estado que
debiera garantizar el bien comun. Y a esto me referia también cuando hablaba de la
politica. Porque la politica, es cierto, la politica no es el partidismo, (no? Nosotros
solemos confundir, solemos creer que la politica tiene que ver con lo partidario, si
estamos a favor o en contra de tal partido politico.

Eso no es la politica. La politica son todas las medidas y todas las leyes y todas las
decisiones que se implementan para garantizar en los aspectos fundamentales del
ser humano el bien comun, ¢no? El bien comin de una naciéon, poder
implementarlo, tomar decisiones, medidas pero implementaciones de esas medidas
también. En este sentido, digamos, yo que habia entendido mal, por eso dije
desmanicomianizaciéon, porque en una época poder pensar en un plan de salir de
los manicomios, pero armar estructuras de funcionamiento como el hospital de dia,
la figura del hospital de dia, la figura de que se puedan agrupar en pequefos,
justamente en pequefias comunidades para poder tener un trabajo mas cercano,
mas subjetivante, mas singular con cada uno de los sujetos, es un plan de accion
que efectivamente va hacia la no generalizacién, la no universalizacién.

Pensemos que aqui, un ejemplo puntual, lo pongo aqui en la Republica Argentina,
contamos con muchos mas, pero voy a nombrar tres hospitales exclusivamente
psiquiatricos. Uno es el hospital Borda, que es el de hombres, el Moyano, que es de
mujeres, el Tobar Garcia, que es el Hospital Infanto Juvenil de Internaciones, y que
como ustedes saben, cualquiera que ingresa ahi tiene que ingresar por la orden,
ademas del juez, porque el paciente ingresante se considera peligroso para si y
contra terceros. Muchas veces pasa que se trata de sujetos que no tienen donde
vivir, que no tienen a doénde ir, que no tienen familia y que quizas han logrado
poder encontrarse en alguna situacion medianamente fortalecida y lograda para
poder tener una vida por fuera del nosocomio.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 45



Y sin embargo esto no es posible, porque no hay ningin plan de acompafiamiento
de externacion de esos pacientes, justamente porque no tienen familiares, porque el
juez no puede expedir finalmente que el paciente sea egresado del hospital. Y
entonces permanecen internados un montén de pacientes, que no requieren de esa
internacion y que quedan ahi como si fueran abandonados y relegados a esas cuatro
paredes hospitalarias por el solo hecho de que no tienen ninguna infraestructura, ni
siquiera emocional, por supuesto, que les permita acompafiar ese proceso de vuelta
a la sociedad, y la sociedad no los recibe. Entonces la politica tiene que ver con esto,
y que nuestro quehacer esté comprometido, y que no podamos negar, no podamos
invisibilizar, no podamos negar este compromiso que los analistas tenemos respecto
de esta ética y de esta posicion, esto es lo que hace lo politico del psicoanalisis.

Del mismo modo que el ingreso es necesariamente judicial. Y también podriamos
hablar de lo que pasa con estas dependencias entre el poder legislativo, el poder
ejecutivo y el poder judicial, esta no independencia entre los dos primeros poderes y
la dependencia del poder judicial, pero qué es lo que pasa con la justicia de los
paises, qué se hace con los derechos humanos, como puede ser que al dia de hoy,
digamos, sea un pueblo el que tiene que hacer el ejercicio de recordar, estando
ahora tan cercana nuestra fecha de conmemorar el 24 de marzo acompafiando a las
madres y abuelas de Plaza de Mayo que han sido brutalmente arrebatadas de las
vidas de sus hijos y de sus nietos por una masacre cometida por los militares que
han arruinado la dignidad de miles y miles y miles y miles de jovencitos. Que quien
no piensa igual es segregado, quien no piensa igual es desterrado, quien no piensa
igual es asesinado.

Bueno, esto es efectivamente lo que nosotros como psicoanalistas no podemos
desconocer, no podemos correr la mirada. Y en este punto nuestro quehacer es
social, no es sin eso.

Fernanda Vidal: Gracias, doctora. Bueno, nos preguntan también, ;de qué manera se
ha aperturado el dispositivo analitico en contextos de la intemperie?

Florentina Gamarra: Diria que puedo hablar de lo que esto funciona aqui, en
Argentina, en Buenos Aires. Es el resultado de un arduo trabajo. Diria que se trata
de implementar permanentemente estrategias que muchos colegas, trabajando
incluso en hospitales, en algunas instituciones, hacen, como decimos aqui,
absolutamente a pulmén.

El modo de trabajo tiene que ver, en primera instancia, me parece a mi, que
tenemos que empezar por alojar. Que de lo que se trata cuando hablamos de la
intemperie es de una funcién de un analista que aloje, de dar lugar, de cobijar.
Vieron que a veces se comenta

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 46



mucho esto de que los analistas no hablamos, no tocamos, no abrazamos, no
tenemos mas que la comunicacion indispensable.

Ahora, hay momentos en donde el analista es en cuerpo, en donde la manera de
intervenir es poniendo el cuerpo. No es pecado poner el cuerpo. Por supuesto que
siempre estamos hablando de la salvedad, el caso por caso, no es que uno va a
andar repartiendo abrazos por todos lados.

Pero no perder de vista de que cuando hablamos de la presencia del analista,
hablamos de un analista que haga cuerpo ahi, donde haga consistir hasta en el
abrazo. El abrazo puede ser con palabras también. Pero en ocasiones es necesario
poner el cuerpo. Es necesario poder calmar, es necesario hacer que ciertos sujetos
no se sientan solos en lo que les esta tocando vivir, que no estén tan desamparados,
que puedan en todo caso encontrar una trinchera en el medio de tanta
vulnerabilidad, en el momento de tanto desamparo.

En ese sentido, la presencia, la asistencia, el poder acompafiar esos procesos, el
poder darle lugar a la palabra, al silencio, a lo que a veces no hay nada para deciry
simplemente se acompafia con una mirada, con una mano sostenida, con un cuerpo
acercado, hasta que finalmente algo de eso pueda empezar a dar lugar a cierta
historizacién. Podriamos pensar que en los dispositivos, por ejemplo, aqui lo que se
me ocurre es que hay un dispositivo que esta funcionando y que ha funcionado
durante muchisimos afios con los veteranos de Malvinas, los que fueron a la guerra
de Malvinas, a la guerra que Argentina peled contra Inglaterra y que Inglaterra se ha
quedado con ese territorio. Y que recuerdo que aqui el gobierno de turno, de facto,
de ese momento mandé a la guerra a jovencitos de 18 o 20 afios a combatir con un
trajecito y algunos chocolatitos que mandabamos desde Argentina para que los
soldados no tuvieran frio, mientras que los ingleses peleaban con un bombardeo
atémico y con cafiones que disparaban, mientras que ellos tenian trajes camuflados
y antillama y antiexplosion.

Nuestros soldados iban con su trajecito de guerra y algunas ametralladoras. Eso ha
dejado un saldo que va muchisimo mas alla de lo que implica, por supuesto, la
aberracion de la guerra. Es un punto sin retorno.

Es esto que en algun punto podriamos decir cuando los escuchamos hablar a los
veteranos de Malvinas, que al dia de hoy parecen despertarse con los sonidos del
bombardeo. Y eso no va a tener nunca una tramitacién psiquica al estilo de un
mecanismo psiquico para construir un cinto. Ahi no va a haber nunca un modo en el
gue eso se entrame o ingrese a la economia psiquica.

www.clinicapsicoanalitica.mx | Trincheras en la intemperie 47



Entonces, ahi lo que hay que hacer
es dar lugar, bordear, acompafar,
sostener, escuchar, poner palabra.
Donde nuestro trabajo no tiene nada
que ver con interpretar en el sentido
tradicional de nuestro trabajo
psicoanalitico.

Fernanda Vidal: jVaya doctora! esto
que comenta respecto a personas
que han sufrido la guerra resulta
impresionante.

¢Qué pasa con los niflos cuando son
abandonados? ;Cémo se podria
trabajar? Poco de ellos llegan a la
clinica, pero a lo mejor en una
intervencién de casa hogar. ¢Qué
postura podria tener el analista
frente a un pequeifilo que es
abandonado desde muy bebé?

Florentina Gamarra: Aca hay dos
cosas que me parece que abren esta
pregunta que me estas haciendo,
Fernanda, porque cuando te referis
a los niflos y nifias abandonados vy
abandonadas, lamentablemente aqui
lo que tenemos que decir es que
nosotros en Argentina contamos con
un sistema de adopcién, muy lento.
No sé como funciona en México,
pero aqui es muy lento el sistema de
adopcion.

Aqui hay una cantidad de nifios y
nifas completamente abandonados
y abandonadas en asilos para nifios
y niflas, porque justamente en el
tren de las adopciones siempre se
priorizan o las familias siempre
quieren bebés recién nacidos.

W Adllgfle=Ibsicoanalitica.mx | Trincheras en la intemperie 48



Y entonces hay una superpoblacion de nifios y de nifias que son mas grandecitos, de
5 o 6 aflos para arriba, hasta 18 muchas veces, que estan esperando en sus
orfanatos, en sus casas, en sus asilos, para que alguien los quiera, les vaya a
buscarles un lugar, una familia, un hogar. Y muchas veces pasa que cumplen la
mayoria de edad y se terminan yendo de esos orfanatos, de esos lugares, porque ya
no pueden seguir estando y no tienen a déonde ir.

Entonces, me parece que en ese sentido, cuando nosotros recibimos, en el mejor de
los casos los recibimos, porque a veces tampoco nos llegan a consultar en esos
casos. Si, por supuesto, hay muchos colegas que trabajan en los sistemas judiciales
en pro de garantizar a los menores y a las familias. Los juzgados de minoria y familia
se ocupan de estos casos, no dan abasto de la cantidad de trabajo que hay respecto
a este tipo de situaciones de vulnerabilidad de las infancias.

Como asi también la cantidad de nifios y nifias que viven a la intemperie, viven en la
calle, viven en la calle y pasan hambre. Y uno podria decir, en esos casos estamos
esperando que esos pacientes golpeen |la puerta del consultorio. No lo van a hacer.

Entonces, a lo que me refiero es que es muy dificil, pero que creo que lo que
tenemos que empezar a pensar es qué politicas sociales se implementan desde un
estado benefactor, garante, que no consideren lo mas minimo, que esas situaciones
requieren y forman parte de la urgencia de la salud mental. Incluso durante
muchisimo tiempo la salud mental fue segregada del campo de la salud. Se ha
considerado que la salud minima es indispensable es la que se garantiza en la
ausencia de enfermedad.

La salud mental ha tenido un lugar bastante relegado. Ahora, por suerte, no es tan
asi. Hoy podemos tener psicélogos en los servicios, podemos contar con psicélogos
como jefes de servicios, pero esto histéricamente en nuestro pais ha sido el
resultado de largas batallas.

Entonces, en este sentido, aca creo que hay una pregunta, ;qué aportaciones puede
brindar el psicoanalisis en pacientes que no suelen ser acogidos por las instituciones
de salud mental? Bueno, precisamente, ;cémo trabajar y en qué dispositivos? Muchas
veces cuando recibimos este tipo de pacientes, lo que si estamos seguros es que no
podemos trabajar en soledad, que necesitamos apostar a equipos interdisciplinarios,
las figuras del trabajo en equipos entre psiquiatras, trabajadores sociales, artes
terapeutas, acompafantes terapéuticos.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 49



En fin, hay un soporte que se hace interdisciplinario para poder pensar que alli de lo
que se trata es de un ser humano. No se esta tratando, si lo pensamos desde el
punto de vista médico, si lo pensamos... entonces fragmentamos al sujeto, ¢no? El
trabajo en equipo, la interdisciplina, el poder escucharnos.

Es cierto que a veces el trabajo institucional tampoco da abasto para trabajar con
este tipo de problematicas, ¢no? Estan nuestros residentes del campo de la salud
mental, nuestros concurrentes haciendo trabajos en hospitales, muchos de ellos lo
hacen absolutamente ad honorem, entonces en ese sentido me parece que
efectivamente nuestro compromiso social y sobre todo cuando a veces en lo
particular nos consultan claramente por algunos casos, algunos sujetos que dicen no
tengo plata para pagar. Bueno, ¢y qué hacemos ahi? Y atendemos igual, ¢no? Y
atendemos igual y veremos en qué momento y si en algudn momento el paciente
puede pagar, pagara y si no puede pagar. Estamos comprometidos en armar
estrategias que humanicen, que ante todo de lo que formamos parte es de eso. En un
acto que humanice a los sujetos en vulnerabilidad, desamparo y a la intemperie.

Fernanda Vidal: Muchas gracias, doctora. En el chat nos preguntan: me gustaria saber
su opinion acerca de la relacion de la tecnologia y toda la violencia que se ha
presentado de unos cinco afios para aca. Se sabe que la violencia siempre ha estado
presente pero quiza antes no salia tanto a la luz todo lo que pasaba.

Florentina Gamarra: A ver, esta relacién que establece es entre la violencia y la
tecnologia. Yo quiero empezar diciendo que la violencia humana existe desde que el
mundo es mundo, (no? Hoy lo tenemos visible y hoy en la tecnologia efectivamente
se dan una serie de situaciones que quedan ligadas y emparentadas con ese uso
tecnolégico, claramente. También diria que la tecnologia se ha convertido en una
herramienta de dominio, asi como de segregacién, de manipulacion de informacién.

Pero creo que hay una cuestion que es mas importante, que es, ;qué suscita la
violencia? ¢De qué hablamos cuando hablamos de violencia? Yo no sé si van a
coincidir conmigo pero a mi me parece que la pregunta que tenemos que hacernos es
icual es la raiz de la violencia? ;Qué dispara que alguien reaccione con violencia ante
una situacién u otra? En el caso puntual de la pregunta y la tecnologia, parece que la
tecnologia como todo ha atendido puentes maravillosos. Como decia hoy al
comienzo, incluso la posibilidad de que nosotros estemos pudiendo tener este
encuentro yo a ocho, nueve, diez horas de distancia del avion de ustedes y estando
compartiendo estas jornadas tan interesantes. Entonces, asi como la tecnologia tiene
este tipo de maravillas, me parece que también aqui cuenta el uso que hagamos de
esas tecnologias.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 50



Y en el uso, estamos hablando, o en todo caso me interesa situar, los desarrollos de
un filésofo que yo admiro mucho, contemporaneo, que es Byung Chul Han, que
seguramente ustedes lo habran escuchado mas de una vez, él se ocupa de la
biopolitica. Y lo que dice es que estamos en una era en la que el aumento de las
comunicaciones y la posibilidad de que podamos tener contacto con cualquier
persona del mundo en menos de un minuto, esté donde esté la persona y estemos
haciendo lo que estemos haciendo, facilita la comunicacién. Pero eso no
necesariamente nos garantiza la comunidad.

Y parte incluso de los desarrollos que podriamos llamar tecnoldgicos, que no sean
cuidados pertinentemente, podrian efectivamente, no en todos los casos, no
generalizo, pero podrian, de acuerdo a los usos que se haga, poner en peligro lo que
es el encuentro de las personas entre cuerpos. Que los cuerpos estén presentes, que
las miradas estén presentes, que la palabra sea un punto de encuentro, que la gente
se siga encontrando a compartir un café. Que los nifios sean menos expuestos a toda
la tecnologia y que puedan, en todo caso, interactuar mas o estar mas recibidos en el
seno familiar.

En este punto, en la era de la comunicacion, y es paraddjico, ¢no?, porque en la era
de la comunicacién que haya menos comunidad es un problema, porque entonces
nos estamos comunicando, pero estamos entendiendo por comunicacion algo que no
hace lazo. Es muy diferente comunicarse de hacer lazo. Y en este punto, me parece
que también opera segregativamente, en algunas ocasiones, digo, no en todas,
Porque hay nifios que no, o aca por lo menos ha pasado en Argentina, en la época de
la pandemia incluso habia nifios que no tenian ninguna computadora para conectarse
a las clases de la escuela.

Y los nifios que no tenian computadora o que no tenian tablet y no tenian ningun
ordenador para ingresar a las clases se quedaban afuera de la clase. Entonces es
paraddjico porque la tecnologia facilita, pero también el uso de la tecnologia, que
depende también del atisbo humano y poder pensar algo de eso, nos acelera o nos
pone, digamos, a tiro con un montén de preguntas que debemos considerar y no
dejar absolutamente todo en manos del avance tecnolégico, porque el avance
tecnolégico es excelente y puede estar muchisimo al servicio del hombre, el
problema es que el hombre, genéricamente hablando, no termine estando al servicio
de la tecnologia, asi que la clave es como todo, de qué manera regular el avance al
que le debemos mucho o pero que en algunas ocasiones también corremos el peligro
de quedar arrasados por ese mismo avance. Y por otro lado, y esto lo digo en
general, estara de advertidos con | problematica de los narcisismos, de esas
soledades enfrascadas, que cada vez mas no hacen creer que podemos vivir
prescindiendo del encuentro con otro.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 51



Fernanda Vital: jVaya! Me llamd la atenciéon esto que usted menciona acerca de la
tecnologia, que a lo mejor podria ser un acceso para comunicarnos con el otro, pero
no hay este intercambio de ideas, pasa mucho, ¢no?

Florentina Gamarra: Si, yo lo noto muy claramente. En un primer momento me
pasaba con los pacientes pequefios, de las pequefias, que llegaban al consultorio.
Entonces la primera pregunta que me hacian es, ;codmo no tenés PlayStation? ¢No
tenés en el consultorio la Play? ;Dénde tenés la Play? No, les digo, no tengo Play en
el consultorio, pero tengo otros juegos, Y al principio era muy notable que al
consultorio tenian que entrar con el teléfono celular.

Bueno, y uno sabe que es un poco por ese lado, uno le va a decir, no, el celular no.
Pero se hacia muy dificil, ;¢c6mo no tenés Play? Entonces, si no tenés Play, yo no
juego a ninguna otra cosa, porque yo estoy acostumbrada a jugar a la Play, ¢no? O
por ahi, en estas cuestiones de lo que implicaba la creatividad, porque a veces la
tecnologia también automatiza, Y eran juegos que por ahi, no sé, en otros momentos
de la historia podriamos estar jugando, no sé si alla existe este juego, pero aca lo
llamamos el juego de la mancha. Que es que uno empieza a correr y el otro tiene que
ir y tocarlo, agarrarlo y tocarlo y decirle, mancha, y entonces hay que salvar, y hay
que poner el cuerpo y hay que correr, ;no? Y en una época en los consultorios se
jugaba eso, aunque el consultorio midiera dos metros por dos metros. El cuerpo se
involucraba de otra manera. Hoy en dia, por ahi, uno le dice a un nifio, bueno, para
jugar algun juego y uno saca un juego de mesa con algun tablero y dicen, “yo no
juego a eso”.

Fernanda Vidal: ;Qué es eso?

Florentina Garrama ;Qué es eso? Y que por supuesto tiene que ver con que nos
ayornemos, por supuesto que si, pero lo que digo es que a veces, del mismo modo
que el uso de la calculadora ;Cuanto es dos por dos? Y yo me acuerdo que en mi
época estabamos dos por dos, seria asi, tengo dos y dos mas y le pido al otro y me
imagino...

Y hoy agarran la calculadora y dicen dos mas dos y lo resuelven. Insisto, que eso
tiene muchisimo de bueno.

Fernanda Vidal:Bueno, usted comenta la calculadora, yo creo que ahorita ya se

pueden adjuntar fotos de la multiplicacién de estos problemas matematicos y ya te lo
resuelve la inteligencia artificial.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 52



Florentina Gamarra: Exactamente. Y sobre todo esto
se esta notando y mucho, sobre todo en mi trabajo
mas que nada como docente, en relacién a que
entregan los trabajos practicos que se les pide en la
facultad directamente elaborados por el chat
shipitable. Entonces, ¢no? Porque una cosa es que
eso sea una herramienta, volviendo a la pregunta
inicial, y otra cosa es que se le carguen los datos al
chat GPT y que el chat haga el trabajo.

Entonces, volviendo a la pregunta, ¢cual es el limite?

Fernanda Vidal: Nos realizan otra pregunta,
doctora. En México son comunes los casos de
desapariciones forzadas, asesinatos donde los
cuerpos no aparecen o son eliminados. En esos
casos, (como podemos pensar los fendmenos de la
intemperie? Vaya, qué tema, ¢no? Y no sé si usted
tiene conocimiento de esto que esta pasando en
México. Encontraron wun rancho con restos..
Entonces, aqui la pregunta que nos realiza ;Cémo
podemos pensar los fendmenos de la intemperie?
Florentina Gamarra: Ahora, una pregunta, porque
no tengo tanta informacion sobre esto y me
interesa que me cuenten.

¢(Encontraron? ;Cémo es eso? jEncontraron los
cuerpos?

No fueron directamente los cuerpos. Fue un grupo
de madres buscadoras. No fue ni la policia ni el
gobierno militares.

Fueron un grupo de madres buscadoras en un
estado aqui de México Ilamado Jalisco. Y
encontraron prendas. Incluso comentan que hay
fosas.

iPero vaya, no se habla de ello!. Bueno, el gobierno
dice, vamos a hacer un plan de accién. Pero, bueno,
yo creo que va muy relacionado con lo que nos
preguntan. Las desapariciones forzadas,
asesinatos... se comenta que, reclutaron a estas
personas con engafios, que iban a trabajar, los
citaron en un lugar y se los llevaron.

— . " Trincheras en la intemperie
www.clinicapsicoanalitica.mx 53



Florentina Gamarra: Tanto ustedes en su pais como en el nuestro. La trata también.
Aqui en Argentina hay semana tras semana. Se buscan nifios y nifias
desesperadamente que desaparecen de la noche a la mafiana. Y nadie sabe ddénde
estan. Y supuestamente se cierran fronteras, se llevan a cabo operativos comando de
busqueda y nunca pasa nada.

Y se sabe que los acercan a algun lugar de la frontera que limita con Paraguay, en
algunos casos Brasil, en otros casos al limite de la frontera y desaparecen. Entonces,
frente a esta pregunta, yo voy a decir algo que tiene mas que ver con lo que a mi me
genera este tipo de situaciones. Ademas de la enorme impotencia y la enorme
soledad en la que a veces nos encontramos los agentes de salud frente a este tipo de
situaciones.

¢Por qué? Porque aunque parezca mentira, todavia jno digo en todos los casos eh! No
digo en todos los casos, todavia hay el no te metds. No sé si se usaba la expresion alli
en México.

Aqui el no te metds es como, ¢para qué te vas a andar metiendo en problemas? ;Para
qué te vas a estar metiendo ahi si después las cosas terminan mal? Todavia vos salis
perjudicado. Y yo pienso que en ese sentido todavia nos falta trabajar sobre el lazo
social. Es como si todavia, si no me termina pasando a mi, es como que todavia no
me pasa.

¢Para qué me preocupo? ;Para qué me voy a preocupar si no es a mi a quien le esta
pasando directamente? Entonces, esto no escapa a nuestro trabajo. ;Por qué? Y lo
voy a decir puntualmente con cuestiones que ademas son importantes a tener en
cuenta. Aqui, por lo menos en Argentina, hemos tenido, en Buenos Aires, mas de un
psicoanalista denunciado por abuso sexual a sus pacientes.

Psicoanalistas que incluso en vuestro pais han sido reconocidos, aplaudidos vy
esperados. Y cuando aqui empezaron las denuncias, no pudieron ser acogidas por la
justicia. ¢Por qué? Porque la justicia pedia pruebas del analista habiendo abusado de
sus pacientes.

Sus pacientes no tenian las pruebas porque uno no esta filmando a su analista en el
momento de la sesién ni lo esta grabando. Estoy hablando del déficit de la justicia
frente a esto. Entonces, ;qué pasa? Frente a este tipo de situaciones, las victimas no
pueden pelear en soledad.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 54



Y eso yo creo que es valido también para la pregunta que hacian recién, ;qué
hacemos? A veces no sabemos qué hacemos, pero si es importante que cualquier
cosa que hagamos no la hagamos en soledad. Porque en soledad no se gana ninguna
batalla. Porque trabajando solamente internamente en el consultorio de puertas para
adentro posiblemente no vayamos a cambiar grandes cosas.

Insisto en que esta conversacion creo que nos ayuda o nos pudiera ayudar a pensar
cual es la responsabilidad que los analistas tenemos como actores sociales
directamente involucrados con el qué hacer. Si, denunciemos, hagamos,
acompafiemos, sostengamos, armemos planes, pero no podemos solos. Podemos en
los marcos institucionales, presentando proyectos, acompafiando, acercandonos a
instituciones para armar planes de accion.

Hoy, por suerte, son cada vez mas los psicélogos que somos convocados a armar
estrategias o el funcionamiento de dispositivos en el abordaje de acontecimientos
traumaticos. ;De qué manera nos sentamos a escuchar al otro? Es con otros, porque
si no, ¢el peligro cual es? Que nos convertimos en detractores y automaticamente
somos separados, segregados... jUy, mira, se esta ocupando! y el sistema no quiere
gue nos ocupemos de ciertas cosas.

Entonces, la tenemos bien dificil. Superdificil. Pero no por eso menos esperanzadora,
porque existen espacios como estos en los que podemos conversar, en los que
vamos tratando de desinvisibilizarse a estas cosas que estan muy invisibilizadas.

Porque podemos seguir alzando las voces para que estas cosas sean consideradas.
Porque podemos seguir exigiendo y trabajando en favor de que los gabinetes, tanto
educativos como en todos los espacios que nos acerquen a los jovenes, podemos
echar luz sobre estas cuestiones. Podemos empezar a echar palabras ahi.

Milagros no vamos a poder hacer. Pero si, si, al menos esta es mi convicciéon, que
estando cerca de cualquier dispositivo que nos mantenga cerca de los jévenes, cerca
de los jévenes, siempre hay posibilidades de aperturar a lo nuevo. Al menos esta es
la apuesta que nos proponemos.

Y sobre todo, espacios que quizas no estén comandados por el capitalismo, ¢no?
Porque reunirnos a conversar no requiere que haya moneda en el medio, ¢no? Y
organicemos planes de encuentros que sucedan estas jornadas. Esto no significa,
¢ino?, que, bueno, vamos a organizar una actividad con fines de lucro. No,
juntémonos a conversar.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 55



Pensemos, no demos nada por sentado. Es nuestro quehacer. Revisemos las teorias.

Revisemos lo que queda obsoleto. Animémonos a discutir con otros,
respetuosamente, a interpelar e interrogarnos. Se trata de eso mantener vivo el
quehacer del psicoanalisis en los tiempos actuales.

Porque la intemperie va cambiando. Entonces, si va cambiando la intemperie, va
cambiando la trinchera, ¢no?

Fernanda Vidal: Gracias, doctora. Nos pregunta Mariana Ramirez: nuestra labor con
la palabra y lo incontestable seria entonces una especie de acto revolucionario ante
el discurso prefabricado que la institucién sigue edificando a base de certezas y
métodos eficaces, entre comillas, o esto ya resulta una quimera estancada. Esto que
tu [lamas es interesante la pregunta por el discurso.

Florentina Gamarra: Bueno, en este caso me voy a basar de los desarrollos de Lacan.
Lacan ha hablado de los discursos, el discurso amo, el discurso cientifico, el discurso
capitalista, el discurso universitario, Y propone que el psicoanalisis también es un
discurso. A mi lo que me parece que nuestra labor como analistas es, a través de la
palabra, Con la palabra, no sin la palabra.

Con la palabra. Tratar de deshacer lo que la palabra misma ha hecho, (si? Lo pongo
en un ejemplo. Cuando alguien viene y nos cuenta, bueno, yo ya sé que como lo que
me paso, Por lo que me pasd, porque abusaron de mi, yo ya sé que no voy a poder
dejarme amar por nadie mas en la vida.

Yo no me voy a poder dejar querer por nadie. Eso estda hecho de palabra. Poder
ubicar que el uso de la palabra que nosotros hacemos es para deshacer lo que la
palabra ya hizo, tiene que ver con batallar, Con estas certezas que se puedan volver
incertidumbre, pero que al mismo tiempo no nos arrojen demasiado a vivir en el
sinsentido.

Entonces, el sinsentido es cuando no tenemos de donde agarrarnos. Cuando todas
las coordenadas para poder significar algo se nos han derribado. Légico que nosotros
en un analisis vamos trabajando en pos de que los sentidos pierdan un poco de peso,
pero tampoco nos podemos quedar en el sinsentido toda la vida.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 56



Porque si nos quedamos en el sinsentido toda la vida, ahi gobierna el horror. Y
entonces, nosotros es cierto que habitamos un mundo donde los sentidos estan
establecidos. La ciencia dice, el sentido de la ciencia, el sentido capitalista, el sentido
universitario. Nosotros vivimos en un mundo en el que las cosas estan establecidas,
las normas, los significados, los sentidos.

Esto constituye una masa para nosotros de significados en las que nos movemos. A
veces esas masas crean significados muy dolorosos para ciertas singularidades. Y es
ahi donde nuestra palabra tiene el recurso de poder volver un poco mas incierto a
esas certezas. Por eso recién decia que las incertidumbres no son malas, porque a
veces las incertidumbres nos vuelven a dar el aire para que la verdad no sea Unicay
absoluta.

Porque en la verdad uUnica y absoluta dejamos de tener salida y dejamos de tener
libertad. Entonces, me parece, cuando digo libertad no me refiero a una libertad
utopica, porque en definitiva quien porta un inconsciente no sera libre jamas, Porque
en algun punto el inconsciente no nos hace libres. Y tal como decia Freud, si nuestro
trabajo a través de la palabra no nos va a liberar de que en nuestra vida ocurran
hechos desafortunados, el infortunio de la vida.

Pero de lo que si la palabra nos puede llegar a liberar es del sufrimiento al que esta
encadenado un sujeto por esos sentidos que aplastan su vida. ¢(Cuales son esos
sentidos? Me voy a quedar solo, no voy a poder conseguir trabajo, siempre voy a ser
una fracasada. Todos esos sentidos que nos pesan y que van cargando la mochila de
nuestra existencia.

En ese sentido, el uso de la palabra de un analista, por supuesto, el uso
absolutamente responsable de un lugar ético. Y cuando digo ético, no me refiero a
sostenido en el deseo. Me refiero también a un lugar que nunca puede fundarse en la
certeza. En la certeza no somos quienes, no podemos dirigir la vida a los pacientes.

Pero entiendo que hoy estamos en un sistema y en un momento histérico en donde
esta copando el capitalismo, ¢(no? En donde todo es ya, todo con un clic, todo
inmediato, todo lo compras. Si no lo tenés, no existis, etcétera, etcétera.

Fernanda Vidal: La inmediatez.

Florentina Gamarra: Si. Pero también la inmediatez vuelve mucho mas escaso el

tiempo. La inmediatez atenta contra el tiempo que se necesita para historizar, para
simbolizar, para metabolizar.

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie

57



La espera es fundamental para que no nos precipitemos. Entonces, en ese sentido, a
mi me parece que hoy los discursos nos conducen, si no tenemos cuidado, a
posiciones renegatorias. Todo se puede, todo lo podras, cuando sea, donde sea, con
quien sea y como sea.

Es decir que los discursos, vamos a decirlo en términos freudianos, van cada vez mas
en contra de la castracién. Es ahi donde el psicoanalisis entonces plantea la palabra,
en el punto en el que la palabra muchas veces tiene ese balsamo maravilloso que es
de relativizar. Los nifios hoy: no me sale algo, qué idiota. Qué idiota que no me sale.
Eso tiene un peso. Romperlo y lo que sigue.

Esto no tiene nada que ver con el psicoanalisis, pero voy a cometer una digresién en
comentarles que hace muchisimos afios lei un libro de un Tolteca, de un maestro
Tolteca mexicano. No me acuerdo su nombre.

Me parece que se llamaba Carlos Ruiz, pero no estoy segura si era Carlos.
Fernanda Vidal: Miguel Angel Ruiz.

Florentina Gamarra: Si ¢El de los cuatro acuerdos? De los cuatro acuerdos. Bueno.
Imaginense, yo en mi formacién psicoanalitica decia, ;qué es esto? ;Cémo puede ser?
¢Qué pavada sera esta? Yo lei ese libro.

Y a mi me parecié maravilloso como en esos acuerdos él sintetizaba tan bien lo que
nosotros estudiamos en otro sentido, lo decimos con otras palabras, lo planteamos
de otra manera. Pero cuando yo leia esto de no te tomes las cosas de manera tan
personal, mas allda de que parecia un libro de autoayuda. Pero fijémonos en la
riqueza que eso tiene. Porque, ;cudntas veces vivimos tomando de manera personal
lo que alguien dice? Porque la neurosis es eso, surge de la posibilidad identificatoria
y puede quedar captado sin un imaginario.

Miguel Angel Ruiz no lo tenia por qué decir asi. Date un compds de espera, ¢no? Esto
de poder situar el tiempo, no de la inmediatez, sino que algo pueda mediar, que
pueda introducir un compas de espera. Hoy estamos viviendo en una época en la
que. No hay tiempo que perder.

Por un lado no hay tiempo que perder y por el otro lado que el tiempo no pase.
Porque con todo lo del new age, ;no? No podemos ni siquiera tener una arruga, no se
nos ven las canas, no engordamos, no pasamos de moda. Digamos, estas son las
cuestiones que me parece que también estan siendo hoy muy inculcadas por algunos
discursos sociales

www.clinicapsicoanalitica.mx Trincheras en la intemperie 58



No puedes no tener. Y en donde yo creo que eso, mas alla de que hemos ganado
muchisimo terreno en relaciéon a histéricos patriarcados, por supuesto, tenemos que
seguir teniendo cuidado en esto de que no se convierta en un todo sin reglas, en un
todo vale.

Creo que el peligro también es ese de estos discursos mas actuales, de que todo
pueda valer. No sé si me extendi demasiado.

Fernanda Vidal: Tenemos un comentario de Julia Montserrat Salgado: Es un gran,
gran tema el hablar sobre esto, porque la tecnologia nos esta facilitando la vida, pero
nos esta quitando el poder del pensamiento propio. Excelente la ponente. Super
clara con sus explicaciones.

Florentina Gamarra: Bueno, muchisimas gracias. Es un gusto y la verdad que si,
considero que cada vez mas tenemos que fundar espacios para hablar de esto, sobre
todo para compartir las soledades que a veces nos encuentra la clinica del
consultorio. Porque tenemos, los analistas, un gran trabajo entre cuatro paredes,
pero que cuando nos podemos encontrar con otros y empezar a hablar de estas
cuestiones es como que nos sentimos menos solos y ya eso es un monton.







LA CALLE, ENTRE EL JUEGO Y LO
REAL DE LA VIOLENCIA.

LIORA STAVCHASKY

LIORA Stavchasky

Es psicoanalista, miembro fundador del foro del campo
lacaniano de México y también es miembro del foro
argentino de Buenos Aires y de la Children's Literature
Association. Se desempefia como docente de la Universidad
Iberoamericana de Meéxico. Ha publicado algunas obras
como Tejiendo la clinica. Entre el nifio y el otro (2012),
Bordes de lo infantil.Ocho ensayos de clinica con nifios
(2025, Autismo y cuerpo. El lenguaje en los trazos de la
perfeccion (2016), entre otros.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia

61



En México, en las uUltimas décadas, se ha incrementado la violencia debido a los
problemas que el narcotrafico y los grupos criminales han infiltrado en nuestra
sociedad. Esta condicion ocasiona que en algunas familias y comunidades se
cuelen formas agresivas, crudas e impulsivas de convivencia, provocando miedos,
intimidacion y situaciones de terror extremo, afectando de manera radical las
posiciones subjetivas y las relaciones sociales. Debido a esto, algunos infantes y
algunos nifios que viven dentro de estos escenarios imitan hechos catastréficos de
panico y de humillacion, aparentando jugar al secuestrado, al derecho y pago de
piso, cobrando cuotas en las cooperativas de las escuelas, asi como otras acciones
y representaciones propias de estos grupos delincuentes.

Desde la practica psicoanalitica nos permitimos repensar lo que sucede dentro de
los consultorios, particularmente en el trabajo con los médicos. Pero también nos
invita a reflexionar sobre lo que sucede en las calles y en otros sitios comunes, o
cémo interpela y problematiza e interroga lo que acontece en el espacio clinico y
en el quehacer del analisis. En este sentido, aparecen dos tematicas muy
importantes con relacidon al juego para problematizar el espacio del analisis.

La primera tematica es la escena que opera imitando, lo que algunos nifios
escuchan, observan y viven en las calles, que solo simulan y capitalizan la
violencia. Se trata de una necropolitica de la alienacidén, en la que no hay espacio
para la divergencia, la diferencia y el habito, siendo emulaciones que pretenden
recreaciones ludicas, pero que dejan fuera la misma intencion del juego. Y por el
otro lado, otra tematica que es inversa, esta la escena del juego, que opera en
tanto repeticion, transformando lo mas sagrado y la imposibilidad en una
profanacion, en la que aparece una apuesta por la construccién subjetiva.

Es decir, en este acto aflora una experiencia al alcance del nifio o la nifa,
introduciendo elementos significantes para leer esta escena dentro de una
dimension ética. Es decir, son dos escenas antagdnicas que voy a empezar a
desarrollar. Abriremos con dos notas que se cruzan en la puesta en escena.

La primera nota que voy a leer es una noticia que salié publicada en México hace
unos meses, y la segunda es un recorte muy pequeiito, clinico, que problematiza
los temas que aca presentamos. Es una noticia que sale en un periddico, en la
opinién, en un desplegado sobre opinidn critica. Voy a leer la noticia tal cual.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 62



Los nifios juegan al secuestrado, cobran derecho de piso por comprar en la
cooperativa o por dejar que sus compafieros entren al bafio en receso, ademas de
amenazar a los docentes. Lo que hacen estos nifios es reproducir lo que ven en su
entorno de manera sistematica. Y viene una pregunta en la misma noticia.

¢Qué tipo de imagenes puede almacenar la cabeza de un nifio cuando lo Unico que
ve son personas vestidas de civil con armas largas que utilizan para mantener su
orden? ;Qué tipo de malformacién puede maquinar una nifia cuando ve el trato que
dan a muchas mujeres, los criminales, sin que tenga consecuencias su abuso? Hasta
aqui la noticia. Esa es la noticia publicada en la columna de opinion del periddico. El
recorte clinico.

Lola es una nifia de ocho afios. Ha sido derivada por su profesora debido a un
comportamiento de detenimiento, confusion y tristeza profunda en la escuela. No
quiere jugar, no come ni charla con sus compaferos.

En la primera entrevista con los padres, la madre narra entre llanto y angustia lo
siguiente. Emilia, su hermana mayor de apenas 13 afos, tiene dos meses que murié
en un “accidente”escolar. Cayo del tercer piso mientras jugaba con sus compafieros.

Subieron el grupo de amigos a la azotea del colegio y jugando, eso dice la madre, la
obligan a brincar un domo grande, un domo de la escuela. Y suponiendo que
lograria brincarlo, ganaria un premio. Obvio, mi hija no pudo con el salto y cayd
directamente al patio central.

Toda la escuela la vio caer. Murio instantaneamente. No podemos mas con esto.

Lola ha quedado sola y no sabemos qué hacer. Palabras de la madre, desconsolada
por este evento. Lola, durante las primeras sesiones, se muestra reticente a hablar
sobre su familia.

Sin embargo, paulatinamente comienza a tomar los juguetes del consultorio, juega
a que todo explota, a que todo cae y todos mueren. Arma escenas a las que
aniquilan principalmente sus padres. Repite muchas veces en voz baja y con cierta
melodia, cantando, juguemos a que Emilia no esta.

Lo repite muchas veces. Hasta aca el recorte y hasta aca la noticia. Son dos
situaciones que se cruzan antagdnicamente.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 63



La finalidad de esta presentacion no es hacer un analisis exhaustivo ni de la nota
clinica ni de la noticia publicada. De lo que se trata es de trabajar los cruces que de
estas escenas se desprenden. ;Qué es jugar? Jugar es aparecer donde no se espera,
lo que nos remite a la dindmica de ausencia y presencia, es decir, de la muerte.

Jugar es hacer presente a la muerte, es presentificar esa ausencia que aparece en
todas partes, ausencia de la cual el Estado y el gobierno han sabido sacarle partido.
En México, por ejemplo, nos comemos a la muerte en dulces de azucar en forma de
calaveritas. Y también celebramos el Dia de Muertos, entre otras cosas,
construyendo altares con abundante comida, flores y fotografias de aquellos que ya
no estan.

Comerse a la muerte puede ser un juego, un acto de rebeldia, casi una profanacion.
Pero simular una acciéon que irrumpe y rompe la convivencia humana es darle
cabida a la muerte violentando a la vida, convirtiendo este acto en un producto
habitual. Hablar de violencia en México no es un terreno nuevo.

Lo sorprendente es quiza la normalizacion que, como ciudadanos, hemos estado
experimentando en las ultimas décadas y, yo agregaria, en los Ultimos dias. Max
Horkheimer (1947) subraya que, bajo el imperio de la instrumentalidad, el juego no
tiene un fin productivo cualificable como ganancia, porque el juego ordena la vida
cotidiana y, especialmente, la de los nifios y las nifias. Es una actividad ligada al
pasatiempo, nos dice Horkheimer.

En este sentido, podemos decir que el juego es una practica anticapitalista,
resistente a la instrumentalizacion en la medida en que se opone a la légica de la
produccidon acumulativa. Es decir, el juego apuesta a la pérdida. Horkheimer hace
una lectura critica desde su posicién de posguerra.

Ahi donde el capitalismo ejerce el poder brutal de la instrumentalizacion es el
mismo lugar que sistematiza las relaciones sociales, nos dice Horkheimer. No se
trata de descalificar los mecanismos estatales y capitalistas, no es el tema, sino de
ubicar los tipos de lazo que se generan en una sociedad herida por el racismo, la
segregacion y el terrorismo. Este cuadro de terror propio de la década de los
cuarenta parece lejano.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 64



No obstante, existe una repeticién actual en este mismo marco. La violencia se ha
vuelto una nueva mercancia para generar una demanda que solidifica las fantasias
y los ideales y que, como sabemos, pertenece al gran Otro. Giorno Agambe (2007),
rescata a la infancia y sus juegos y nos dice en su texto Infancia e Historia.

Nos dice: El juego hace de esos pequefios ropavejeros incansables creadores de
acontecimientos, el cual requiere de su reconocimiento para transmitirse como
experiencia.

Vemos la manera en que se esfuma la pobreza de experiencia con la que Walter
Benjamin diagnosticé a la modernidad. No es que no haya una pobreza de
experiencia, sino que su efecto es la anestesia misma. La profanacién apunta a un
ejercicio de desanestesia de la vida cotidiana.

Es decir, el nifio o la nifia juega siempre ante los ojos de un adulto y es en esta
relacion donde se produce un redoble. Asi, redoblar la realidad, es como lo indica
Lacan, implica redoblar con su propio cuerpo y con las personas, incluso con los
objetos que se encuentran junto a él, dice Lacan. Redoblar la realidad permite
pensar el juego mas alla de la simulacién.

Tanto el poeta, por ejemplo, como el nifio juegan con la misma seriedad. Desgarran
el lenguaje. Su pasion reduce el mundo haciendo existir lo inexistente, es decir,
inventan.

El nifio y la nifia, de la profanacién y mediante la ilusién de lo sagrado, interpelan al
capitalista en vias de someterse como instrumento. Al igual que el velo de Maya,
deslumbra y asusta. El juego contiene su propia agonia, su desaparecer.

"LIORA Stavchansky, Dos notas para pensar el juego, la violencia y la clinica (2018), pag. 3.

www.clinicapsicoanalitica.mx | La calle, entre el juego y lo real de la violencia

65



Si no hay profanacion, no hay juego. So6lo la profanaciéon permite crear ese velo al
hacer miniatura esa escena. Es decir, al armar en escala escenas sagradas,
resguardando los lugares recreados una y otra vez, una y otra vez.

Asi el juego es, como lo dice Freud (1920), efecto vinculado a la creacién. Por
ejemplo, el obrero, enajenado en la producciéon de un bien material, recibe el pago
por el tiempo invertido en su trabajo. Pero queda separado de esta misma
produccion.

Llamemos la plusvalia. Incluso en la organizacion normativa, por ejemplo, de las
empresas, la diversién queda siempre del lado de lo prohibido, por significar
perder el tiempo, distraccién o descuido. Esto pasa también por ejemplo mucho en
las escuelas, cuando los maestros le dicen a los niflos, después de que trabajes,
puedes jugar.

Como si hubiera una separacion en el trabajo y en el juego. Asi el juego, en
espacios destinados al trabajo, queda fuera de la diversién. El trabajar debe hacer
su labor y no perder o descuidar el tiempo.

Cuando el obrero lleva a cabo una tarea de produccién, es como si se tratara de
una obligacion de jugar, o mas bien al que se le impone jugar determinado rol en el
que no esta interesado. El mismo efecto lo encontraremos en las Ilamadas, por
ejemplo, en algunas de las llamadas terapias de juego. Hace lecturas diagndsticas
para sacar conjeturas de un acto que no merece una interpretacién.

¢Por qué? Porque el juego mismo ya es la interpretacion. Asi el nifio y la nifia hacen
de lo sagrado algo luddico, humoristico, algo del uso comun de la comunidad. El
juego profana lo sagrado, mostrando que la repeticion es la imposibilidad de
acabar con el acto mismo.

El juego, en cambio, es decir, el juego altera y destruye la organizacién del tiempo
porque recubre a manera de velo y via el armado de una escena la ausencia de
objeto. Detengamonos un poco en este punto, en eso de la ausencia de objeto, y
revisemos lo que Freud (1920) plantea en relacién al juego en mas alla del principio
del placer.

"LIORA Stavchansky, Dos notas para pensar el juego, la violencia y la clinica (2018), pag. 3.

www.clinicapsicoanalitica.mx | La calle, entre el juego y lo real de la violencia

66



“El juego y la imitacién artistica, artisticos practicados por los adultos que a diferencia
de la conducta del nifio apuntan a la persona del espectador, no ahorran a este ultimo
las impresiones mds dolorosas en la tragedia, por ejemplo, no obstante, lo cual puede
sentirlas como un elevado goce. Asi nos convencemos de que aun bajo el imperio del
principio del placer existen suficientes medios y vias para convertir en objeto de
recuerdo y elaboracion animica lo que en si mismo es displacente”.

El juego, en tanto puesta en escena, es un intento por tramitar la exigencia
dolorosa propulsada por el principio del placer y cancelada fallidamente via la
represidn. En tanto repeticion, captura esos restos y mediante su continuo retorno
muestran la cualidad fundamental que tiene para Freud el predominio del principio
del placer y la urgencia de una explicacion metapsicoldégica que aborda la exigencia,
placer-displacer, es decir, la pérdida y la ganancia. Asi el juego, como acto creativo,
ofrece la posibilidad de acercarse a una estética que problematiza un mas alla del
principio del placer puesto por ellos en escena, puesto por los nifios y las nifias en
escena.

2Freud, S. (1920). Mas alla del principio del placer . En ). Strachey (Ed.), Obras completas (Vol.
XVIII, pp. 13-14). Buenos Aires; Amorrortu Editores.

Es en este sentido que Agamben introduce la dimensidon ética en las actividades del
ser humano. El juego como ganancia del placer que Freud ubica en su nieto a través
del fort-da de la ausencia y la presencia no solamente es descargo, sino que posee
otro orden. Este nuevo decreto del juego opera en relacién con el deseo y su
estatuto ético.

Agamben introduce la dimension ética haciendo referencia a la vida nova, aquella
gue nos proporciona herramientas que perfilan lo sagrado ético del juego por ser
un suplemento de politicidad ligado al lenguaje. Es decir, el juego, al igual que el
Velo de Maya, resulta cautivante para quien lo arma, pero también para quien a la
distancia observa al jugador. El juego seduce porque hace del Velo de Maya una
miniatura con lo que se puede jugar a decir la verdad o una mentira.

Aletheia, develamiento, velo. Pantalla que recubre lo imposible de la verdad sobre
la falta. Entonces, remite a la imposibilidad del olvido.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia

67



Develamiento es la verdad del no olvido. En otras palabras, lo inconsciente no
olvido. El nifio, frente al develamiento, no olvida que el lenguaje esta desnudo, que
es recubrimiento puro de nadie, que algo de velo opera en el juego de la verdad.

El nifio es quien denuncia, el rey esta desnudo. La verdad esta velada porque el velo
es uno y se multiplica. Asi, el uno desaparece, se sustrae, sumando
simultdaneamente un elemento que surge del efecto mismo del develamiento, es
decir, la profanacién.

El juego organiza lo sagrado. Es ese pasaje que lleva a la profanaciéon capturando un
instante irremediable, la miniaturizacion. El juego es una manera de no olvidar,
recordando de manera diferente, mediante la representacion, que es el verdadero
intento de develar lo obsceno real de la cosa.

Es decir, el nifio que juega reta este orden que pretende una misma modalidad de
decir las cosas. El niflo puede jugar con cualquier cosa, con cualquier objeto, pero,
sobre todo, con aquello que ha caido del registro de lo sagrado o de lo practico
econdmico. Desde una caja de carton hasta el uso del tronco, la condicién para que
el nifio pueda hacer del objeto sacro un objeto ludico o jocoso es la entrada al
difuso.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia

68



Para que este movimiento se produzca es necesaria la ilusion asociada a la
miniaturizacion. Esto hace de lo practico un elemento de juego. Asi, el juguete es
invencidén y es el niflo quien organiza el jugar, siendo invencidon plena de la infancia.

El objeto, que no es, muestra el trabajo en la clinica psicoanalitica con ellos,
revelando el cruce entre lo practico econémico, entre lo sagrado y la profanacidn
para introducir la ilusion y fundar el acontecimiento. El juego organiza a manera de
brujula la direccion de la cura en el analisis con las infancias. Si el nifio es un
perverso, como lo dice Freud, en alguin momento, lo es porque pervierte un solo
camino y utiliza mas de una via para hacer juegos, transformar un bote de leche en
cohete o convertir una mufeca en hijo o en hija.

Si el niflo es polimorfo, lo es porque no solo sigue el camino trazado, sino que a
través de la desobediencia inaugura una multitud secuencial de posibles elecciones.
Sin embargo, esa posicion puede ser sofocada por cierto tipo de educacién y de
imperativo. El juego es una transposicion de lo sagrado porque transforma o
permuta miniaturizado lo sacro en una experiencia ludica.

El niflo a partir de este movimiento hace del objeto util para lo que fue hecho un
objeto inutil, objeto de gozo. Se da una permutacién en cuanto al orden y al valor.
Asi el infante provoca un canje a nivel estructural produciendo una escena distinta.

Sin embargo, con el juego apuesta a un movimiento dialéctico, vinculado con la
muerte como ya dijimos, no se trata de llevar el juego a un nivel puramente
descriptivo de este trueque, sino de introducir un elemento que permita leer el
juego en una dimensién ludica. Para que un nifio o un adulto juegue es necesario
vincular lo sagrado con lo profano. Cuando esto se transgrede, aparece el rostro
velado de la violencia que atraviesa el entusiasmo de comerse a la muerte en una
calaverita de azucar.

Las coordenadas para pensar una dinamica capitalista no se agotan en reducir la
problematica a la cosificacion del sujeto. Es menester hacer contacto con lo que
pasa en las calles. Estamos en un momento en el que es necesario tomar el pulso
de la vida cotidiana para introducir la posicion del juego.

Jugar al cobro de piso en la escuela no es un juego, no es un acto de rebeldia. Se

trata, en todo caso, de una necropolitica de la alienacién. No hay espacio para la
divergencia como lo dije en un principio.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 69



Estamos frente a la capitalizacion de la violencia. Los juegos que redoblan ese tipo
de cotidianidad dejan fuera la misma intencion del juego. Si jugar es aparecer
donde no se espera, estos nifios, infantes, que pretenden jugar con violencia,
imitan y simulan apareciendo donde se les espera.

No hay ausencia y presencia. Aparecen en la cooperativa cobrando el uso de piso,
emulando lo que pasa fuera de la escuela. Hay que devolver a los nifios y a las nifias
el mundo profano.

Aquel pais de los juguetes en los que Agamben invita a pensar un tiempo que, si
bien no pasa, tampoco se cristaliza en un ideal que no tiene otro rostro que la
violencia.

Magnolia: Gracias por tu presentacion, por tu ponencia. Hay muchas cosas que
decir sobre lo que nos compartes. Es impresionante la lectura que haces de esa
nota y también la vifieta.

Creo que a lo largo de esta jornada, inevitablemente han aparecido en el discurso
de cada ponente esta realidad violenta que vivimos dia a dia. Es un cotidiano
abrumador y me parece que hablar del juego en este momento como no lo
compartes es importante como un acto subversivo también. El tiempo para jugar,
para poder simbolizar la crudeza de lo real de este cotidiano mexicano.

Me gustaria que pudiéramos hacer el intercambio con el publico. Estamos
esperando que nos vayan compartiendo sus preguntas. Mientras eso sucede yo
quisiera pedirte si pudiéramos retomar un poco el tema de la dimension ética.

Tu decias el deseo como dimension ética. A mi eso me parece fundamental en el
trabajo con los nifios. ;Cémo pensarlo? Si pudieras precisar un poco mas sobre esta
dimension ética.

Liora: Claro que si, Magnolia. Muchas gracias. Mira, es un tema que en realidad a mi
me interesa muchisimo en mi trabajo cotidiano desde la clinica por supuesto.

La intencién o una de las intenciones de este trabajo que vengo realizando ya desde
hace unos meses y que va mucho mas alla de lo que puede ahorita sintetizar es
precisamente lo que me hace pensar la dimension del juego en el espacio clinico y
fuera del espacio clinico. Es decir, c6mo podemos pensar analiticamente también
en las calles. Esto es importante, que es un poco lo que quiero presentar con este
texto.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 70



Tomo estas dos vifietas y me voy a ir ahorita a tu pregunta, pero creo que es
interesante poder dar un poquito de contexto. Son dos vifietas que se cruzan, que
son muy distintas. Una que tiene que ver con una noticia de cémo los nifios juegan
al secuestrado y cobran derecho de piso porque lo hacen.

Y ahi el significante interesante es que juegan. Es decir, si eso en realidad es un
juego, lo cual yo digo claro que no, no tiene que ver con un juego. Eso tiene que ver
con una imitacién o con una simulaciéon de un juego que al revés, que llega a ser
terrorifico, catastrofico y realmente eso tiene que ver con lo lddico.

Por otro lado, hay una vifieta clinica que no la trabajo, que nada mas la presento,
que tiene que ver con unos nifos que juegan, que provocan una muerte en un
colegio. ¢Hasta donde puede llegar también la cuestién? Entonces llega esta nifa,
su hermana, y bueno, ella puede empezar a jugar con esto y va trabajando en el
espacio clinico, algo que la puede mover subjetivamente al lugar. Ahi hay una
posibilidad de juego.

Es decir, el juego es en el espacio clinico, en el espacio clinico, no es una cuestion
recreativa, no es una pérdida de tiempo, como lo dicen las escuelas. El juego en la
dimensién clinica analitica tiene que ver con la posibilidad de armar una posicién
subjetiva y desde ahi plantear preguntas que puedan movilizar las coordenadas
estructurales. Que tiene que ver con que haya un analisis, una posibilidad de
preguntarse sobre la propia posicion dentro de un contexto terrorifico.

El juego como dimension ética es la posibilidad de poder trabajar en el espacio
clinico desde esta forma, porque el juego no es un instrumento de evaluaciéon o de
produccion. El juego es ya una interpretacion. El juego no se interpreta como unas
pruebas proyectivas fuera, ¢;no? Digamos que tiene que ver como se proyecta el
sujeto o el nifio.

Eso es en una cuestion terapéutica, pero desde el analisis el juego ya es una
interpretacion. Es decir, el nifio que juega ya tiene una posicion de vincularse con el
gran otro. Tiene que ver con la dimension simbdlica.

Entonces, la dimensidn ética es esa, es la posicién, es la lectura de esa posicion que
se va armando y que puede tener una lectura. Es decir, esa es la posicién ética del
disefio. La posicion moral seria hacer una evaluacién, que los analistas no debemos
hacer.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia

71



No es ponerlo en una dimensién de evaluacién. No, la posicion ética es una
posicion donde hay una posicion donde a través de la pregunta, de la posibilidad de
plantearse preguntas, el nifio con el juego ya esta hablando de lo mas sagrado y lo
mas apreciado profanando. Es decir, solamente podemos hablar de lo mas sagrado
profanando.

Hacerlo en el juego, hacerlo al alcance. El juego es poner lo mas sagrado al alcance.
Y desde ahi preguntarse : ; qué es lo que hacemos en la clinica? (No son los nifios
que imitan una violencia?. ;Y qué hacen? jEl juego no es imitacion!

No, eso no es juego. Eso es una simulacién o una imitacion violenta. Es decir, seguir
haciendo violencia.

Entonces, podriamos pensar que lo que pasé y lo que narra la madre de cémo
desafortunadamente muere la hermana de esta chiquita, jugaban a subirse a la
azotea con estas travesuras, pero eso no es juego. Es decir, si se puso en riesgo a
una chica para ver si podia aventarse a un domo y cay6. Es decir, eso no lo
podemos pensar como juego.

Lo que podemos pensar es, o la apuesta esta en a ver si Lola, la hermana, puede
hacerse preguntas sobre eso y tomar una posicion. Y estar ubicandose en una
posicién frente a eso, esa es la apuesta.

Magnolia: ;Qué pasa, Liora, por ejemplo, en estos casos en los que llegan los nifios
a la consulta y presentan una dificultad para jugar? Y mas que jugar, imitan
justamente lo que estan viviendo en el exterior.

Liora: Es una muy buena pregunta. Cada caso es singular. Entonces, de entrada,
generalizar no podemos, pero la teoria nos permite estudiar.

Entonces, un nifio, infans, el que no habla. Infans, etimoldégicamente lo que quiere
decir la palabra infans es el que no habla, el que carece de palabras, el que no
comunica. Entonces, si pensamos que llega un infans al consultorio, la apuesta en
el trabajo analitico es que se transforme en un nifio o en una nifia, que hable, que
juegue, que tome posicion.

Si solamente imita, habria que ver si esa apuesta a transformarse o a transitar

hacia un nifio se puede dar. Esa es la apuesta. Si no, habria que ver qué es lo que
estd sucediendo ahi sustitutivamente, y por qué solamente esta imitando.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 72



A veces sucede eso, por ejemplo, en varias posiciones autisticas. A veces sucede,
que también es otro camino para leer, que es un camino que no tiene que ver con
esta violencia en las calles. Tiene que ver con otra cuestién, en la imitacion.

Entonces, muchas veces si esto ocurre y se reproduce, es decir, hay una imitacién,
imitacion, y no hay una repeticion donde en la repeticion pueda haber algo
diferente, porque en la repeticion se da la diferencia, en la imitacion no. No hay
posibilidad de leer esa diferencia.

Magnolia: Es muy interesante cémo pensar esta diferencia, imitaciéon y repeticion
tampoco son lo mismo.

Ni juego, ni imitaciéon, ni imitacion y repeticion. La repeticién la estariamos
pensando desde lo simbdlico, entonces, ¢no? Pero sobre la imitacién, ;qué mas
podriamos decir ahora? Porque la imitacién, ademas, digo, las vifietas que nos
compartes nos hacen pensar en eso, y nos hacen pensar también en la
adolescencia. O sea, los adolescentes de hoy imitan.

Ahora estoy recordando un documental que habia en un canal que me gusta mucho
que se llama Arte. El documental trata de unos individuos que van a investigar un
poco qué esta pasando con los corridos tumbados, y entonces se van al norte del
pais y entran a la zona del cartel mas importante y empiezan a indagar, y se
encuentran con todos los jovenes que suefian con ser Peso Pluma y hacer sus
corridos tumbados, y algunos cuentan cémo varios ya han sido asesinados por
haber mostrado sus canciones sin haber pasado antes por el permiso del narco.
Porque ellos las tienen que leer, incluso lo que cuentan en el documental es que
ellos revisan, modifican algunas partes de las letras, si lo creen necesario, las
autorizan y pasa ya entonces si al estudio donde se van a grabar autorizadas. A mi
esto me resuena un poco al tema de la imitacién. Hay una expectativa de ser como
el otro.

Liora: Fijate que esto es muy interesante, Magnolia, porque bueno, me remite a
varias cosas, ¢no? Esto al escucharte me haces pensar muchas cosas y que
podriamos abarcar mucho tiempo e irnos por muchos caminos. A ver, esta cuestion
de la imitacion o de la simulacién y de la repeticion es muy importante, ;por qué?
La repeticidon es una peticién que regresa, y esa repeticion que regresa marca, ¢no?,
en su regreso una diferencia. Por eso podemos reconocer que hay una repeticién,
porque siempre va a haber algo de lo real que no se puede simbolizar, que no se
puede imaginarizar, pero que apunta a una diferencia.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 73



Eso no ocurre en la imitacion. En la imitacion no hay posibilidad de dar cuenta de
eso real que marca una diferencia. El sujeto no se puede dar cuenta, es decir, no
da cuenta de ese real que irrumpe y que marca una diferencia.

Entonces, claro, tiene que ver con una cuestiéon que esta, que ocurre desde lo real
y desde lo imaginario. Es decir, el simbdlico queda ahi como relegado, ;no?, de
poder dar cuenta de eso. Sin embargo, en esto que tu decias de la adolescencia
ocurre algo distinto, ocurre algo distinto que podriamos pensar.

Ahora, por ejemplo, con esta serie que ha salido en Netflix, que es Adolescencia,
gue me parece estupenda y me parece una cosa muy interesante de cdémo
podriamos, en realidad, irnos solamente con esa serie. Pero me parece que ahi,
espero que lo hayan visto, pero no es que la vaya a espolear, nada, pero si puedo
comentar algo interesante. Una de las cuestiones que mas me llama la atencion de
esa serie es que no se presenta la adolescencia como esta sociedad que solamente
es desobediente, que solamente estd atentando contra el gran Otro, y que no con
esta cuestion de rebeldia, sino que muestra lo oscuro y el punto donde lo real
tiene, lo mas brutal humano, que puede ser en la adolescencia o que puede ser en
cualquier momento el sujeto, ¢no?, donde lo real irrumpe y lo que aparece es
confusion, es desesperacidon, es incertidumbre, y lo mas interesante es que en
todos los adultos aparece una angustia todo el tiempo, todo el tiempo, los adultos
todo el tiempo estan angustiados.

Entonces, esto es muy interesante porque ante la irrupcién de lo real, ;qué hacer
con eso? Y entonces me parece que ahi lo que aparece es una crudeza muy fuerte,
¢no?, donde no hay posibilidad ni siquiera de poder hacer juego con eso. Entonces,
en la adolescencia lo que sucede, en el momento adolescente lo que sucede es que
no hay un amortiguador simbdlico, es presentarse con lo real frente al gran Otro
en crudo. Entonces, lo que aparece como resultado es una angustia enorme.

Entonces, eso es lo que nos ocurre con la violencia, en realidad, nos aparece esto

real, la crudeza de lo real en una angustia. Entonces, cuando hay posibilidad de
verlo, es como si estuviera...

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia

74



Magnolia : Parece como si en estos dias como que aparece lo real y de pronto yo
pensaba en como si los dos registros que predominan en la actualidad, estoy
diciendo generalidades, lo sé, caso por caso, pero de pronto da la impresidén que
los dos registros que predominan en la adolescencia es lo imaginario, este otro
imaginario que se toma casi como literal, ;no? Que presta sus significantes para
ser, para existir. Y lo real. O sea, trabajar lo real desde lo imaginario, o sea, hacer
de lo real algo, pero a través de lo imaginario, lo simbdlico perdiendo su lugar,
perdiendo su espacio, o no existiendo en algunos casos.

Liora: Si, porque algo de eso pasa, porque claro, lo simbdlico puede dar cuenta, en
algun momento dado en el caso de, por ejemplo, de estas vifietas que yo presento,
de poder hacer algo ludico, ¢no? Pero cuando la violencia se presenta como
solamente como una emulacion, como una imitacion, hay la posibilidad de
construir, tomar una posicién subjetiva, con una dimensidén ética frente a él, en
diferencia. No hay diferencia, no hay diferenciacion, es lo mismo.

O sea, un nifio que juega al secuestrado como alguien que secuestra, no hay
diferencia, no es un juego. El juego tiene una dimension ética de diferencia, donde
puede plantearse la pregunta por el deseo que tiene que ver con qué quiere el otro
de mi. Y qué quiere el otro de mi plantea la posibilidad de un distanciamiento, en
la imitacion no, en la emulaciéon no, ¢no? Entonces, cuando estos nifios repiten,
pero no en repeticiéon, sino emulan o imitan, realmente lo que estan haciendo es
una violencia. Eso no es un juego, eso no es un juego. El juego tiene una dimension
ética que plantea una diferenciacién donde podemos posicionarnos en ese lugar.

Una imitaciéon, no hay una posicién ética de subjetivacion. No la podemos leer.
Unos nifios que cobran el derecho de piso para entrar al bafio en la escuela, o que
juegan a que te secuestren y piden una recompensa. Entonces, me parece que ahi
tendriamos que pensar que eso no es jugar.

Magnolia: Hay por aca dos preguntas.

Bueno, voy a dar lectura a la primera. Nos dice Julia Monserrat Salgado Becerra,
dice: “super interesante lo que comenta y es muy cierto. Recuerdo un caso muy sonado
donde dos hermanos jugaban a los narcos.

Como el papa tenia un arma en casa, la tomaron y uno le dispara al otro y
lamentablemente lo mata. Es terrible.”

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia

75



Por otro lado, David Soto nos dice: “pensando que en la clinica el juego surge en
ocasiones como una bisagra entre el mundo interno y externo del nifio, se puede
concebir la alienacién no solo bajo el capitalismo manifiesto, sino bajo las
situaciones de criminalidad que son su epifenédmeno y correlato como algo que
termina privado al sujeto de todo el potencial auténticamente creativo vy
transformador de lo luddico.Parece que hasta los mas pequefios terminan
circunscritos Unicamente a la simulacién, habiendo perdido el juego. Bueno, dejo
abierto para que puedan comentar”.

Liora: Super interesantes los dos comentarios y les agradezco muchisimo tanto a
pensar muchisimo. Por supuesto, por supuesto que el juego, claro que es una
bisagra, entre el mundo externo y entre el mundo interno del nifio, pero yo diria
que es una bisagra que no se para, o sea que es un continuo el mundo interno y el
mundo externo. Es decir, eso es lo interesante de la clinica, que lo que sucede en
la calle es lo que sucede dentro del consultorio.

Es decir, por eso es importante darnos cuenta de lo que sucede, cuando digo en la
calle, sucede en el mundo. Lo que esta pasando en el mundo nos interpela a los
que tenemos la oportunidad de escuchar en el consultorio, una gran oportunidad
de escuchar en el consultorio. Y me parece que por supuesto, es decir, la
alienacién no soélo tiene que ver con la forma capitalista, por supuesto que no, sino
que tiene que ver, hay que recordar que la alienacién, cuando Lacan nos explica,
por ejemplo, en El estadio del espejo (1936), nos habla de que para que pueda
haber separacién, tiene que haber alienacion.

Es decir, es una operacién que sera coexistente, es decir, no nos posee, podemos
separar de algo que no lo tenemos cerca. Entonces, por supuesto que la alienacion
tiene que ver también con esta cuestion de criminalidad extrema y que es el
correlato. A ver, el crimen no solamente es el correlato del capitalismo, sino que
es, el crimen tiene que ver con lo mas estructurante del sujeto, que es la
agresividad.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 76



Lacan nos dice, cuando habla del
texto de La agresividad en
psicoanalisis (1948) , ahi estamos, es
decir, la cultura nos permite, nos da
las coordenadas para poder
inscribirnos al universo de lo
simbdlico y desde ahi medio
funcionar, para decirlo de alguna
forma, o neurdticamente medio
funcionar. Pero creo que es muy
interesante esto, David, porque
realmente lo transformador de lo
ludico es precisamente la posibilidad
del acto creativo, y el acto creativo
tiene que ver con la subjetivacion.
Entonces, lo lddico no es un
pasatiempo o no es perder el
tiempo, si tiene que ver con una
pérdida, pero tiene que ver con una
pérdida ética, no con una pérdida
fenomenoldgica o cronolégica.

El juego, apostamos con la pérdida a
producir algo nuevo que se sucede
en el analisis. Por eso decia yo al
principio que el juego es wuna
practica anticapitalista, porque no
se apuesta a la ganancia, se apuesta
a la pérdida, y con eso a ver qué
producimos. Finalmente, eso es el
analisis.

Vamos a poner al consultorio
nuestra pérdida, para ver qué
podemos producir con eso. Y me
parece que cuando hablamos de
algo tan extremo como las
situaciones de criminalidad o las
situaciones violentas en todas sus
dimensiones, eso no esta puesto.

pifell  oanalitica.mx El psicoanalisis arropando en el desamparo 77




Magnolia: Y esta pérdida de la que hablas en el juego, que tiene que ver con la
creatividad, también es lo que pasa con cualquier paciente.

Los pacientes llegan a reescribir cosas, a decir las cosas una y otra vez para
cambiarlas todo el tiempo y para encontrar una especie de producto creativo que
haga soportable lo doloroso o lo que viene causando dafio o desastre en la vida
cotidiana. Entonces, esa creatividad es como reformular. Por ahi alguna vez leian
que el psicoanalisis cambia el pasado, en el sentido de que finalmente nuestro
vinculo con eso que vamos nombrando del ayer, al final queda transformado.

AUn en cada repeticion y con la irrupciéon de lo real que viene a actualizar la
vivencia, puede ser la vivencia dolorosa, la vivencia traumatica, aun en esa
repeticion algo diferente pasa.

Liora: Claro. Y por eso me parece que no es solamente un nifio que viene al
consultorio que tiene ocho afios.

En ese sentido nosotros no trabajamos con la edad. Recibimos a un nifio, pero la
apuesta esta en el sujeto. Esta en el sujeto.

Entonces, entre un adulto que se acuesta en el divan o entre un nifio que juega,
ambos juegan con el significado. Entonces, es muy interesante como desde el
mismo Freud que nos dice lo inconsciente es lo infantil, pues ahi estamos
trabajando con eso. Por eso me parece que el juego es ya la interpretacion en si
misma como el poeta que escribe o como el analizante que arma un discurso.

Juegan, inventan, y desde ahi en su repeticion van armando algo que nos pueda
mover de posicion ética, es decir, de posicién frente al mundo, frente a su mundo,
frente a lo mas doloroso. Por eso insisto que para poder hablar de lo mas
doloroso, de lo mas sagrado, que es lo mas doloroso, hay que profanar, hay que
poder utilizar, hay que desutilizar lo mas sagrado para hacerlo cercano, que es la
posibilidad de jugar.

Magnolia: en las conversaciones que hemos tenido hasta este momento sobre el
desamparo, ha surgido la palabra ansiedad, el significante de la ansiedad, de la
angustia, mas de ansiedad en la actualidad, pero podemos pensar en la angustia y
en los efectos que tiene sobre el cuerpo en los nifos.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 78



Es algo que también, al menos en la clinica, en la experiencia clinica de la que
conversamos aca en nuestras supervisiones, en clinicas psicoanalitica, hemos
tenido casos de nifios, antes eran pocos, no hablabamos mucho de esto, nifios que
se autolesionan. A lo mejor no es esta practica imitativa también, muy imitativa de
los adolescentes, en donde lo hacen con ciertos objetos en particular, en ciertas
partes del cuerpo, que casi a veces pensaria uno que se vuelve, en algunos casos,
como una introduccién a la vida adolescente en algunas escuelas, en donde
practicamente hay que transitar por ahi, en esta cultura, “cutting” pero que ahora
en nifios hemos escuchado aquellos que “se rascan”, dicen los papas, y se lesionan,
aquellos que se golpean, aquellos en donde la pulsién se desborda y a nivel
corporal hay un efecto devastador.

Ahi pareciera, Liora, me da la impresién, que podriamos pensar en una
estructuracién psiquica con huecos, con fallas, que también tienen que ver con este
Otro social, con este Otro de la vida cotidiana.

Liora: A ver, es interesante. En la pubertad, va pasando algo en la infancia, que en
la pubertad llega a ser mucho mas apabullante y devastador, que tiene que ver con
el cuerpo.

¢Qué es lo que me parece que entre otras cosas sucede? Que lo real del cuerpo no
empata, no amortigua con lo que va pasando con el encuentro con el otro, con el
Otro simbdlico y con el otro semejante. Entonces hay una separacién muy fuerte,
muy amplia, vamos a decirlo asi, entre lo que va pasando con el cuerpo y lo que va
pasando en la relacion con el otro. Por eso los cuerpos estan como
desproporcionados, totalmente o tapados de mas o expuestos de mas, pero a la vez
lo que sucede es que esta desproporcidén en algunos casos provoca una angustia tal
que viene esta incision en el cuerpo, como el cutting o como el rascarse o como el
lastimarse.

Es decir, no encuentro cémo amortiguar lo que voy viviéndolo vinculandome con el
mundo y con lo que me esta pasando con el cuerpo. Entonces la angustia recae
sobre el cuerpo. En muchos casos puede ser tramitado de forma mas rapida o de
una forma mas funcional, vamos a ponerlo asi, y en otros momentos no.

Entonces eso tiene que ver con los lazos sociales, con el mundo y con la historia
que le cobija a ese sujeto. Entonces por eso también el trabajo con los que estan
pasando ese momento puberto o ese momento adolescente es muy dificil, pero no
es porque la edad sea dificil, eso se lo dejamos en la psicologia, sino que tiene que
ver con esto.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 79



Magnolia: Mariana Ramirez dice: “buen dia, ha sido una ponencia que sin duda te
deja embelesada.

Doctoras, iconsideran que para tratar con nifios, ya sea como psicoterapeutas,
quizd incluso docentes, e insertarse en su mundo al momento de jugar seria
necesario aprender a fluctuar y transformarse en uno de ellos también?”

Liora: Qué buena pregunta, Mariana. Quisiera desmenuzar un poco la pregunta, que
me parece que tiene muchos elementos, aqui la estoy viendo. A mi me parece que
no necesitamos los analistas o los que tenemos esa funcién o esa posiciéon, no es
gue tengamos que aprender.

Es una forma de decirlo, pero creo que es interesante. No tiene que ver con el
aprendizaje. Mas bien nuestra posicién tiene que ver con la posibilidad de darle
lugar a la escucha y a la posibilidad de armar preguntas que permitan la posibilidad
de moverse.

Y me parece que si estamos en esa posicion o podemos funcionar en esa posicion,
Mariana, también estamos transitando, no transformandonos, sino transitando. A
mi me parece que el tema, que el significante trans, que es un significante muy
actual, tiene que ver con una transformaciéon o una transiciéon o un transito que va
mas alla de una cuestion que tiene que ver, por ejemplo, con el género. Todo el
tiempo estamos transitando y estamos transformando o estamos transmutando.

Yo creo que el analista tiene que permitir esa posiciéon al otro y, por lo tanto, esta
en esa posicion. Pero no tiene que ver con un aprendizaje. Eso tiene que ver con
una posicién que esta vinculada, Magnolia, con lo que tu preguntabas al principio
en la posicion ética.

Magnolia: Si, que es una posicion no pedagdgica. Creo que esto es importante. No
es una posicion pedagégica como la tendria el educador o algunos tipos de
psicoterapias, sino seria una...

Liora: O el médico, la medicina también, que no es pedagdgica, pero si es algo mas
imperativo.

Liora: Exacto. Totalmente. Es una posicion mas de escucha, de permitir que algo

justamente surja.
Exacto. De la sorpresa.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 80



Magnolia: tenemos otra intervencién dice... Parece que desde el lado de capitalizar
la violencia, al quedarse alienado se convierte en un sesgo para que se viva una
vida creativa como si se viera sin salida ante lo real.

Liora: Capitalizar la violencia al quedarse alienado. Es decir, eso es lo que de alguna
forma se nos presenta en el mundo de hoy. De lo que vemos, por ejemplo, ahora en
las ultimas noticias con estos campos, lugares de exterminio terribles.

No es que sea.. A ver. Fijense como, por un lado, tenemos estas noticias en los
ultimos dias devastadoras donde, o por lo menos creo que asi parece, no nos
alcanza a entender. Aj3, justo.

No podemos entender. Porque lo real es tan devastador que, otra vez, no nos
alcanza a simbolizar, a explicar, no tiene explicacién, no alcanza ni a imaginarizar.
No hay manera.

Es decir, quedamos capturados en un real que produce una angustia devastadora.
Entonces, eso es alienante. Es decir, es hablar de eso, verlo, nos asusta.

Y es la gran diferencia, entre lo que yo podria decir, entre la sospecha y la sorpresa.
Porque un evento como eso nos genera pura sospecha. Empezamos a sospechar.

Es esto y es el otro y escuchar. Y entonces la sospecha es imaginaria. Es imaginaria.

Y eso es lo que pretende la capitalizacion de la violencia. Que la respuesta sea
imaginaria y que sospechemos todo el tiempo. La sorpresa es lo que tu decias,
Magnolia, que eso es lo que apostamos en la creatividad.

O en el juego o con una posicién. Que hay una sorpresa y que en esa sorpresa se
pueda producir una pregunta nueva, un acto nuevo que permita un movimiento. Lo
triste es que la alienacién o la capitalizaciéon de la violencia es tentadora.

Por eso hay morbo y por eso hay sospecha. Separarse de eso es un reto. Separarse
para preguntarnos.

El tema es no romper con eso. Es separarse de eso para preguntarnos qué esta
pasando. ¢(Por qué se repite esto? ;Qué nos estd sucediendo como humanidad? Y
creo que este tipo de eventos, con este tipo de textos, con este tipo de
conversaciones en comunidad al menos nos permite pensar.

www.clinicapsicoanalitica.mx | La calle, entre el juego y lo real de la violencia 81



Y creo que pensar en comunidad y pensar planteandonos preguntas y pensar en
conjunto no resuelve. Pero si al menos es creativo y nos salva el pensamiento, nos
salva de la alienacidon. Por eso estos eventos son tan importantes.

Como el analisis mismo.

Magnolia: Te iba a preguntar eso. Es una pregunta muy compleja. ;CoOmo salir de
este impas? ¢;Del impas que produce el impacto real de esas noticias tan
tremendas?

Liora: Esto, Magnolia. Estos eventos, poder pensar en conjunto. Pensar en las cosas
que pasan en la calle.

Por eso lo pongo. Y por supuesto también en la clinica. Pero no solamente en la
clinica.

Magnolia: Me parece que tenemos una responsabilidad ética de pensar la
educacién, de pensar lo social, de pensar lo politico, de pensar la historia, de
pensar lo econémico, la cultura. De pensar en lo que nos mostraste, en el hecho de
que hay nifios que imitan. Es decir, de escuchar.

Porque cuando uno piensa en esto, uno puede intervenir independientemente de la
posicion social en la que estemos. De la posicidn socioprofesional. O sea, podemos
intervenir de alguna manera.

Y ahi la importancia, como dices, de estos eventos. De pensarlo, de leer, de salir de
la parte de la sospecha. No quedarnos adheridos a la sospecha.

Sino de pensar y de poder pasar a un acto de intervencién con una palabra, con un
gesto, en donde se pueda romper esta imitacion, esta reproduccion de manera
sistematica. Que estamos viviendo.

www.clinicapsicoanalitica.mx | La calle, entre el juego y lo real de la violencia 82



Aqui hay alguien que menciond algo. Yo creo que con esto podemos empezar a
cerrar.

Dice Tisbe: “la educacion y la crianza deberia ser responsabilidad de una sociedad
entera, de lo cual estamos muy alejados”.

Liora: Si, bueno. Deberian muchas cosas, ;verdad? De acuerdo.

Es una responsabilidad social. Pero jacaso la psique y el inconsciente no es social?
Es decir, el sujeto se construye por lo social. Entonces, lo social, el lazo social, la
comunidad y la diferencia es lo que nos permite responsabilizarnos en la crianza,
en el cuerpo, en todos aquellos elementos que nos interpelan subjetivamente.
Hasta la alimentacion, por supuesto. O ni siquiera hasta partiendo de la
alimentacién, porque ahi es donde empezamos la vida.

Magnolia: Liora, pues no sé. Bueno, hay muchas cosas que se quedan ahi para
pensarse. Seguiremos.

Liora: Seguiremos en otro momento, claro que si. Si, claro.

Magnolia: Yo te quiero agradecer mucho tu disponibilidad, tu disposicién para
acompafarnos, para hacer este primer vinculo contigo.

Liora: La oportunidad es para mi. Yo agradezco, Magnolia, la invitacién porque
siempre se agradece la oportunidad de pensar en conjunto.

Porque uno escribe, y cuando uno escribe ya es del otro. Y cuando uno lo lee ya es
del otro. Y sobre todo lo que produce, lo rico también, ;no? Entonces, para mi es
una gran oportunidad poder compartir con ustedes.

Me encantaria volver a tener la oportunidad en otro encuentro, de pensar en
conjunto y, por supuesto, que habrd mas coincidencias. Estoy segura que si.
Muchas gracias.

== ;r!ri""* \
)5

La calle, entre eIJuego W real de qu@l-enua 83







VOCES DEL OTRO SIN CUERPO,
UN CASO DEL SISTEMA DE
PROTECCION INFANTIL.

ROBIZON CAICEDO ARROYAVE

Robinzon Caicedo Arroyave

Psicoanalista asociado a la Nueva Escuela Lacaniana de Cali. hay una
modalidad que se llama familias sustitutas. Y estas modalidades no son las
instituciones, sino que son personas, son familias, son sefioras, sefiores que
dicen, pues bueno, yo estoy dispuesto a recibir personas del sistema de
proteccion.

del espacio de investigacion “Entre la clinica y la prdctica psicoanalitica”.
Posee el titulo en psicologia de la Universidad del Valle con especialidad en
psicologia clinica de orientacion psicoanalitica de la Universidad de San
Buenaventura.

Obtuvo el mdster en psicologia con énfasis investigativo de la Universidad San
Buenaventura. Cuenta con experiencia en trabajo con instituciones educativas y
psicosociales en el ambito de proteccién infantil y juvenil. Actualmente trabaja
en la Agencia para la Reincorporacién y la Normalizacion, donde acompafia en
el proceso de reintegracion de ex miembros de grupos armados al margen de la

ley.
Actualmente coordina un espacio de conversaciones sobre psicoandlisis e

instituciones en la NEL de Cali y tiene su consultorio como analista en la Ciudad
de Cali, Colombia.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 85



Voces del Otro Sin Cuerpo, un caso del sistema de proteccidon infantil.

Ante el encuentro que no hay Otro que logre colmar todas las demandas de cada
uno, nos pone en una posicion de desamparo. Con esto quiero plantear que
ninguno se salva de verse expuesto y de experimentar dicho desamparo en su vida
como sujeto.

Freud planted que los seres hablantes dejamos de lado parte de nuestra pulsion. El
yo se dispone a armarse un cuerpo y una conducta de acuerdo a las exigencias de la
cultura.

A cambio de esto, el sujeto espera que la sociedad pueda ser garante y dé
respuesta a cada una de sus necesidades basicas: que nada falte. En ese sentido,
todos experimentamos algo del desamparo, este desamparo es algo muy
importante en la estructura de todo sujeto, a saber la constitucién de la falta que
permite que se movilice el deseo.

Ante aquello que puede constituirse en falta, cada sujeto se las arregla. Algunos
inscriben esta falta con la significacién falica y el nombre del padre, posibilitando
asi que se estructure o arme un fantasma con el cual cada quien decide ver una
realidad que no es mas que la propia realidad construida.

También hay sujetos que ante este mismo panorama no inscriben el significante del
nombre del padre, operando asi el mecanismo de la forclusion, de manera que el
sujeto se arma sobre todo con lo imaginario a modo de suplencia, frente a lo cual,
ante el desencuentro con el otro quien también esta en falta (lo cual es un real
ineludible) el sujeto se construye un saber delirante, no tan distinto del fantasma
pero que es real y con pocas posibilidades de re-anudarse como lo puede hacer un
sujeto neurdtico.

Sin embargo, esto no quiere decir que la cultura no haga apuestas por dar una
respuesta a las contingencias de la vida y que las personas no se vean expuestas de
forma cruda al desamparo. Para esto se crearon las instituciones.

La primera, la institucién familiar, pero también existen instituciones que apuestan
por garantizar los derechos y suplir esto que algunos sujetos pierden,
constituyéndose ante la ley en una suerte de victimas en lo real y no solo en lo
fantasioso donde cada sujeto es victima de su propia novela familiar.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 86



En este orden de ideas, frente a la falta de garantia de derechos para los menores
de edad, donde posiblemente la familia no contaba con los elementos subjetivos ni
econdmicos para ofrecer refugio al sujeto o hijo que tienen a su cargo bajo lo que
denominamos la crianza.

Los estados han creado sistemas de proteccién donde se apuesta por que los
derechos que sean vulnerados se restablezcan y en algunos casos retirar al infante
o adolescente del medio familiar y llevarlo a un hogar de acogida, internado o
cualquier modalidad de internamiento. En Colombia, esto existe bajo el nombre de
ICBF Instituto Colombiano de Bienestar Familiar.

El ICBF tiene en su equipo psicosocial y un defensor de familia que es un abogado.
Si se detecta algun caso donde exista una posible vulneracién de derechos se
realiza una valoracién del caso, se establecen los derechos que han sido vulnerados
y entonces el ICBF decide enviar en ciertos casos a estos menores a alguna
institucion.

Cuando los envian a una institucidén, esas instituciones se llaman operadores, es
decir, no son el ICBF mismo, sino que el ICBF se contrata con estas instituciones
para ofrecer la atencidon. De manera que estas instituciones son las que estan en la
primera fila para brindar la primera atencién, pero el ICBF esta supervisando y
controlando esto.

Sobre este punto, deseo relatar un caso que ya he trabajado para poder
comprender algo del cuerpo en la psicosis. Este caso lo trabajé en las jornadas de la
NEL (Nueva Escuela Lacaniana) sobre el cuerpo en la psicosis, pero quiero volver a
retomar este caso para trabajarlo bajo el sesgo de las voces del otro sin cuerpo. Y
bajo la mirada del desamparo, que es lo que nos convoca en estas jornadas.

Empiezo con el caso. Ese es una adolescente de 13 afios que afirma haber vivido
distintos momentos en que era retirada o cambiada de los espacios donde ha
convivido. La primera, por su progenitora, en donde otro evidencié que era
negligente, por lo cual fue declarada en adopcidon junto con sus hermanos.

Un segundo momento pudo presentarse en el momento en que su madre sustituta,
y el conjunto de estas en su paso por diversas familias de acogida. Las madres
sustitutas, quienes se encuentran agremiadas, afirmaron y manifestaron al ICBF
que por las conductas de esta adolescente y sus hermanos, que en ningun hogar
sustituto los iban a recibir. Cabe sefialar que estar en un hogar de acogida es lo
mas cercano a estar en familia y no asi en un ambiente institucionalizado.

www.clinicapsicoanalitica.mx | La calle, entre el juego y lo real de la violencia 87



De esta manera el gremio de las madres sustitutas manifesté que no tendrian bajo
su cuidado a la adolescente debido a las conductas que presentaba. Esto llevo a
que fuera ubicada en la institucion donde se encontré conmigo. De antemano se
observa coémo su cuerpo es movido de una institucién a otra sin que medie su
propia opinion.

A su llegada era callada y evidenciaba conductas que generaban preocupaciéon en
los adultos, tanto en las cuidadoras como en el equipo de profesionales. Estas
preocupaciones se relacionaban con el cumplimiento de las normas y los riesgos
que podrian presentarse para la integridad de otros nifios, dado que tomaba una
posicion agresiva con otros mas pequefios que ella: “le voy a pegar a esa nifia”
afirmaba frente a un menor de 7 afios con quien convivia en la casa.

Lo que genero alertas que implicaron solicitar citas con la autoridad administrativa
del caso, donde los regafios y las amenazas de cambio de institucion se hacian
sentir y traian como efecto una desestabilizacion animica, manifestando sentirse
triste y repitiendo “ustedes me quieren sacar de acad”. Ademas de tomar distancia
del equipo y de “no hacer caso”,, como exponian sus cuidadoras. Ciertamente para
Ese no era posible interrogarse que queria el otro de ella, solo podia ver que este
Otro era malo, a modo de una certeza, este otro era “un chismoso” y este Otro
“chismoso” la queria sacar.

Pues las cuidadoras exponian diariamente conductas que habia tenido durante los
fines de semana, incluso sin preguntarse qué impacto tendria en Ese el escuchar
estas quejas por parte de quienes debian cuidarla.

Doy un poco de contexto, la institucion pedia que los profesionales pasaran todas
las mafianas por cada una de las casas donde estaban ubicados los infantes y
adolescentes. La institucion en la que estaba Ese, es una institucion que se
compone de un conjunto de casas en donde se agrupan mas o menos entre 8 y 9
nifios por casa, pero todas estan estan dentro de un mismo espacio.

Entonces habia un ejercicio de que la idea era pasar por las casas en las mafanas
para que las cuidadoras contaran como les fue, si habia sucedido algo relevante el
fin de semana, etc.

De manera que al ser contadas las situaciones al interior de las mismas casas los
infantes hacian ahi dentro de la casa, asumiendo que los chicos estaban dormidos o
ocupados en otras cosas, la realidad era que los chicos escuchaban estas
conversaciones en ocasiones.

1Existe una modalidad que se Ilama familias sustitutas. Y estas modalidad no son instituciones, sino que son personas y familias, que estdn en disposicién
de recibir personas del sistema de proteccién. Estas familias reciben un pago por parte del ICBF Instituto Colombiano de Bienestar Familiar.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 88



Retomando entonces, las cuidadoras exponian las conductas inaceptables de Ese
dentro de las cuales resaltaba, ademas de la agresividad antes mencionada, una
relacién con la alimentacién vista por los otros como excesiva o voraz.

En este punto y manera de reflexién, en mi propio camino formativo como analista,
comencé a interrogarme por las posibilidades de alojar esto que sonaba tan
escandaloso para el otro institucional.

¢Cémo dar un lugar para que Ese fuera un sujeto con posibilidad de opinar y ser
escuchada sin que se le quisiera dar a entender que el adulto hace las cosas por su
bien?

Todos estos intentos de mediacién por parte del equipo profesional eran, tal vez
sin pretenderlo, una forma de borrar a Ese como sujeto, y donde era borrada
aparecian los actos: tomar cuchillos y hacer sefias a algunos nifios con estos,
realizar algunos dafios a la infraestructura, tomar una posicién de enfrentamiento
con las cuidadoras, lo cual era posible porque pese a su edad su cuerpo era
prominente, lo que podia generar temor en algunas de sus cuidadoras. Al
confrontarla con esos actos Ese decia : “yo no hice eso” o “esa tia es una
chismosa”.

Ciertamente, una apuesta por centrarse en Ese como sujeto podria ser una forma
de sortear lo imaginario que nunca deja de invadir la vida institucional. Por
ejemplo: preguntar su opinidon sobre algunas situaciones presentadas en la
institucién.

El ejercicio era como el siguiente.

El psicoanalista decia, bueno, ;co6mo darle voz a ella para que parezca como un
sujeto?

En una ocasion ella llega a la oficina después de escuchar las numerosas quejas de
las cuidadoras planteando: “esas tias son unas chismosas”. Ante lo cual, sin pensar,
le dije, si, son unas chismosas. Y la interrog6: cuénteme , ;qué ocurrid?

Esto trajo como efecto que ella comenzara a hablar sobre su malestar y tener una
actitud distinta conmigo. Logrd articular un discurso sobre lo que la indispone con
este Otro en que se constituian sus cuidadoras, abriendo la posibilidad de pensar
en espacios posteriores para conversar manifestando: “quiero contarle a alguien
cémo ha sido mi historia dentro del sistema”.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 89



Lo que para mi cobraba importancia dado que la Unica historia que existia era la
que estaba en los documentos. Por otra parte, se le invitd a hacer su lista de
deseos, donde enunciaba: “lo que desed para comenzar a portarme bien”. Asi lo
nombro ella, solicitando distintos objetos que podrian permitirle ocupar su tiempo:
legos, una bicicleta, algunos juguetes, etc. El equipo en esto adoptd un semblante
que daba a entender que se podria tramitar lo que ella esperaba, aunque con
algunas restricciones que fueron tomadas a bien por Ese.

Por ejemplo sobre la bicicleta se le explicd: “aqui nadie mas tiene una bicicleta,
pero podemos ver lo de los juguetes, lo de los legos”. Eran posiciones que
apuntaban a que no figuraramos como un otro malo.

Lamentablemente no fue posible seguir haciendo esta apuesta por Ese como
sujeto. Dado que un reporte negativo de conductas del colegio llevé a la decisién
de la autoridad administrativa de avisarle a la adolescente que seria cambiada de
institucion, esto a pesar de que el equipo llevaba una postura ante la defensoria
que apuntaba a que se concediera un tiempo y una espera para ver los efectos en
Ese sobre la nueva estrategia de acompafiamiento que se estaba emprendiendo,
una en la que se alojara como sujeto. En esto la autoridad desalojé a Ese y a su
equipo (del cual yo era parte).

De manera que el ICBF, que es quien toma las decisiones y tiene la representacion
legal del menor, decide finalmente no escuchar al equipo y avisan a Ese de su
cambio. Esto conllevd que Ese tuviera un desenganche del otro que se expreso en
algunos pasajes al acto: robo de dinero, una conducta sexual problematica, es
decir, tuvo un contacto sexual con wuna participante menor que ella. Esto
penalmente no fue tramitado porque por la edad de ella, en Colombia si un menor
tiene menos de 14 afios y comete, como presunto victimario, un acto sexual, pues
se |le trata también como victima. Pero si hubiese tenido 14 o mas afos, eso habria
podido implicar un tema penal para ella.

Entonces con esto se tuvo que activar la ruta que se tiene para estos casos de
presunto abuso sexual, precipitando el cambio de institucién para la adolescente.
Es decir, si bien la defensoria le habia advertido de su cambio, eso podria haberse
demorado dos, tres meses, pero con esa situacion el cambio tenia que ser
inmediato. Esto ocurre sin posibilitar un tiempo de preparacién y acompafiamiento
para el cambio que venia.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 90



Ser desalojada fue insoportable para
Ese. En este recorrido se hace
importante observar coémo la apuesta
por alojar a la adolecente posibilitd
cierto borde que estaba generando
una manera distinta de posicionarse
frente a las demandas del Otro,
deseando retomar sus estudios
escolares y cesando en el
posicionamiento distante y agresivo
con nosotros.

¢Cémo podria uno alojar a alguien con
quien uno trabajo sin que esto genere
molestias en el otro institucional? Es
decir, legalmente yo no puedo tener
ningun contacto con Ese. En |la
interlocucion de este caso en otro
espacio, pudo destacarse que ante la
certeza de que el Otro tiene la
intencion de sacarla, ella se hace
sacar. Hay un circuito pulsional con
caracteristicas paranoides que la lleva
a eso.

AUn cabe la pregunta si se traté de un
pasaje al acto o un actinado, en tanto
esto estuvo posiblemente dirigido al
otro que la iba a sacar. Su solucién,
hacerse sacar. Este caso nos muestra
la paradoja que solo leyendo el
desamparo psiquico puede verse.

Sentirse a la intemperie, aunque se
esté rodeado de cuidadores y bajo un
techo protector. Es paraddjico, ¢no?
Alguien esta rodeado de personas, hay
un sistema que te cobija, te da
comida, te da techo, contrata personal
para que te cuiden, pero aun asi es
posible sentirse uno a la intemperie.

coanalitica.mx | La calle, entre el juego y lo real de la violencia 91




Nos pasa a todos los sujetos, de hecho, en nuestra historia familiar, en nuestros
analisis, de cierta forma como nos hemos sentido a la intemperie, a pesar de que
crecimos con las familias bioldgicas. Entonces, ni qué decir ante alguien que tiene
que crecer dentro de instituciones. Este caso nos ensefia como son los muros del
protocolo: como al inicio se abre el espacio, el protocolo para hacer cambio de
institucion. También, por ejemplo, si el colegio hizo un mal reporte de conductas,
el protocolo dice que hay que reportar con la autoridad administrativa. Entonces,
nos ensefia como los muros del protocolo no logran abarcar lo que hay de real en
cada uno y que constituye su singularidad.

Una colega, al referirse a una practica institucional, una vez dijo, “recibir no es
alojar”. Eso me quedd resonando, porque en las instituciones de proteccién puede
que se reciban a los chicos, pero hay que preguntarse si en verdad son alojados.

Es posible entonces identificar que solo fue posible comenzar a trabajar con este
sujeto cuando se le escuchd sin pretensiones de curarla de su malestar ni de
aplacarla. Menos mostrarle que son buenas las cosas que hablan de ella.

Es decir, maniobrar diciéndole por ejemplo: “ellas no dicen eso con mala intencion,
ellas no son malas, nadie te quiere sacar”. Hacer eso, lo que provocaria seria
ensanchar ese Otro malo y asi, uno terminaria dentro de ese otro malo para ella.
Eso no funciona cuando uno quiere mediar. Y en las instituciones suele pasar eso
en una pretension de que el sujeto se calme, buscando que no piense mal del otro.

Y muchas veces esto no es la mejor maniobra, dependiendo del caso. Tampoco se
trata de poner al psicoanalisis, y quiero subrayar esto no se trata de poner al
psicoanalisis y a los psicoanalistas en el lugar de los que si saben escuchar,
poniendo en entredicho el sistema y a sus funcionarios.

No debemos dejar de lado que por mas que se escuche a un sujeto, si los efectos
terminan siendo como los que acabo de exponer, todos en el equipo que
acompafian son responsables.

Es decir, yo me nombro autorizado como analista, y como parte de esa institucion,
que lo que haya pasado también es responsabilidad mia. No hay que
desresponsabilizarse.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 92



A partir de la reflexiéon sobre este caso, y con el estudio de algunos elementos que
propone Guy Briole, psicoanalista francés, en su conferencia titulada “El
psicoanalista en institucién”, y en el dialogo con Jaime Castro y otros colegas en en
la NEL Cali, hemos llegado a construir algunos principios., (Qué principios hemos
construido? Mas o menos, unos cuatro principios: poner el dicho del sujeto en
primer lugar, en su literalidad, sin pretensiones de interpretar de manera
hermenéutica. Y Lacan lo habia planteado, el psicoanalisis no es una hermenéutica,
por ejemplo, Ese dijo “me quieren sacar”. Eso quiere decir que ella se esta
sintiendo excluida, entonces hay que incluirla mas, es decir, tomarlo en la
literalidad.

De manera que ella dice, “me quieren sacar”. ;Como trabajar con ese dicho? Si ella
estd diciéndome que me quieren sacar, hay que trabajar con ese dicho. Tengo otro
ejemplo, en esa misma institucion, nos lo cuenta una colega, que hubo una
preocupacién porque los jévenes de una instituciéon que es de puertas abiertas, y
sonaba paraddjico, que los jovenes se estaban saltando los muros. Entonces la
frase, “se estan saltando los muros” y frente a la inquietud de que pudiesen
lastimarse, el equipo dio una solucidon a la altura de ese dicho.

Si se estan saltando los muros, ¢por qué no hacemos un taller de parkour? Y se les
empez6é a llevar un taller de parkour y eso fue muy interesante, porque se
aprendi6 sobre el parkour en términos de que el parkour habla de que hay una
ética de la caida. Entonces el profesor de parkour les transmitia esto. No fue
entonces un tratamiento pedagdgico, sino que se tomo este dicho a la letra, cdmo
estan saltando los muros, la solucién no es hacer quejen de saltar los muros, sino
cémo saltar los muros de otra manera.

Y esa fue una solucién que hasta donde tengo entendido ha traido efectos
positivos. Otro principio, el sintoma como lo que puede guiar el trabajo
institucional, puesto que si bien tiene una cara mortifera relacionada con el goce,
es mas que todo una solucién, bien leidos los dichos del sujeto pueden
encontrarse maneras de intervenir que atenuUen el circuito pulsional hacia algo
mejor. El mismo dicho: “se estan saltando los muros”, tomado asi, constituye un
sintoma. El sintoma de que hay una conducta repetitiva que puede, efectivamente,
es pulsional, es pulsional de los adolescentes, de que quieren tirar los muros, la
adrenalina, la emocion.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 93



Ver que ese sintoma tiene esa cara mortifera, pero que también puede tener una
cara de solucidon. Estos chicos estan tirando de los muros. ;Por qué? Ellos a qué le
estan dando solucion asi. Estan, tal vez, tramitando algo, ese exceso de goce que
carga en el cuerpo, sobre todo en la adolescencia.

Otro principio es tener en cuenta son los dichos, no solo de los usuarios sino
también de todos los que hacen parte del proceso, los jefes, equipo de trabajo,
cuidadoras, familiares. Este ejemplo del parkour, por ejemplo, fue tomado del
dicho de las cuidadoras, no fue tomado del dicho de los chicos.

Cabe una acotacién. Ese dice, “esas tias son chismosas”, y yo le digo, si, son
chismosas, me voy al dicho literal de ella y ella comienza a hablar. Entonces, si mi
respuesta hubiera sido: “no, no digas eso, ellas no son chismosas”, pues
efectivamente no me habria hablando y no habria tenido los efectos atenuadores
que tuvo, porque ella por esos dias comenzd, incluso a decir, “yo quiero cambiar,
quiero comenzar a mejorar en mi estudio, quiero comenzar a hablar, quiero
comenzar a contar mi historia, no le he contado mi historia a nadie”. Entonces,
esto habria sido un hecho muy interesante. Queda la pregunta alli, habiéndose
sentado a escucharla, habiendo recogido su historia, habiendo hecho un tramite
distinto, ¢esto habria traido otros efectos? queda ahi la pregunta.

Pero entonces también hay que tomar los dichos de los jefes y del equipo de
trabajo, los que somos psicologos, trabajamos con trabajadores sociales,
nutricionistas, psicélogos de otras orientaciones tedricas. ;Como no silenciar? No
silenciar a estos colegas que de pronto tienen otra cosa que decir.

Si nuestra apuesta es el psicoanalisis y nuestro cuestionamiento esta atravesado
por el psicoanalisis, alojamos el dicho de todos, no por escuchar a todo el mundo y
por trabajar los dichos de todo el mundo, sino porque también es una forma de
poner un semblante que permita hacer equipo de trabajo y no nos deslicemos
hacia lo imaginario que existe en los equipos de trabajo y que puede producir
rivalidades.

Otro punto que nos parece muy importante, no se trata de ir contra el discurso del
amo, es decir, toda institucién tiene no un amo como jefe, no un amo pues como
emperador, sino cuando hablamos del discurso, hago referencia al discurso del
amo que conceptualiza Lacan en el seminario 17, que es una forma de hacer lazo,
el discurso del amo incluso es igual al discurso del inconsciente, todos llegamos a
analisis porque tenemos significantes amos que han marcado nuestras vidas.

www.clinicapsicoanalitica.mx | La calle, entre el juego y lo real de la violencia 94



Entonces las instituciones tienen también sus significantes amos, por ejemplo, si
estamos aca hablando del sistema de proteccidén, la proteccion es un significante
amo, garantia de derechos es un significante amo, que los infantes no se lastimen,
que los infantes sean protegidos, que no sean vulnerados. Entonces, ;cOmo hacer
para no ir en contra de esto, sino al contrario, consentir a ese amo para poder
subvertirlo? Si no estamos dentro de las instituciones, o sea, si nos posicionamos,
si entramos a trabajar en una institucién y entramos siendo enemigos de la
institucion, lo que pasa es que nos van a sacar.

Entonces, ;cOmo estar dentro de la institucién posibilitando un didlogo y estando
adentro es posible hacer pequefios cambios? Pequefios cambios que no tienen
resonancias pequefias. Con esto se propone una solucion frente al desamparo.
Siempre que recibimos sujetos en nuestras carreras implica escuchar a gente que
se ha visto expuesta al desamparo psiquico en distintos niveles, entonces frente a
esto, lo que podriamos poner como una solucién es la escucha. Acaba de
preguntarse, ;qué es la escucha? Ciertamente no es para dar ni inyectar sentido. O
sea, escuchar dando sentido es confirmar que estan siendo excluidas. Si yo
comienzo a hacer eso, le estoy inyectando sentido al dicho.

De acuerdo con Miller, los sintomas por los cuales el psicoanalisis nacio, el de las
histéricas, no son tan agudos como los de ese tiempo gracias a alguien que
apuesta por escuchar. Si la escucha se protocolizara imposibilitando alojar la
singularidad, lo mas probable es que esto retorne. Pero la escucha tiene una
utilidad social gracias a que los efectos que pueden lograrse en cada sujeto tienen
posibilidad de irradiarse en el contexto.

Si la escucha se protocolizara, imposibilitando alojar la singularidad, lo mas
probable es que esto retorne. Pero la escucha tiene una utilidad social gracias a
que los efectos que pueden lograrse en cada sujeto tienen posibilidad de
irradiarse en el contexto. Por ejemplo, escuchar en consulta a un sujeto con
tendencias violentas, hablemos por ejemplo de violencia de género, se trataria de
que dicho sujeto pueda ser escuchado, alojado y que tal vez el tratamiento
posibilite que este elabore y reconozca su propio actuar violento y se
responsabilice de él y decida hacer algo con eso para no ser violento, que tal vez
esa pulsion sea reconducida a algo distinto, pues eso tiene un impacto social, ¢no?
Porque hablamos de que no se veran expuestos otros, sean hombres o mujeres, a
la violencia a la que este mismo sujeto se ve enfocado.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 95



Se le escucha entonces pero sin ero de mano, sin estigmatizarlo, sino como un
sujeto que por efecto de su historia, una historia que no es sin el desamparo,
constituyo la violencia como una soluciéon ante sentirse abandonado por el otro.
Retomemos el ejemplo de Ese, esta joven que dafia las paredes, dafia todas las
cosas por no sentirse escuchada, por la certeza de que el Otro la quiere sacar.
¢Qué maniobra hacer para tomar esa carne? Para que esa carne pierda esa
consistencia mortifera.

Evidentemente, no se puede promover una antipsiquiatria, eso también es muy
importante. Hay casos donde es necesario atenuar lo real del cuerpo, que puede
verse desbordado a nivel neuroquimico para que la escucha pueda tener efectos.
Tampoco quiero hacer proselitismo de la escucha, como que la escucha es la Unica
solucién y entonces la psiquiatria no entra, no entra el trabajo social y no entra
ninguna otra disciplina. Eso tampoco significa desresponsabilizar al sujeto. En el
caso de Ese, el dicho “me quieren sacar” en algin momento de escucha habria sido
posible responsabilizar poco a poco de eso, con la pregunta tal vez, ;qué hace
usted para que el otro la saque? Pero en aquel momento en su psiquismo era el
Otro el que la queria sacar. Y cuando ve que es muy probable, de hecho ya es casi
una hecho, una garantia que el Otro la va a sacar, ¢qué es lo que hace? Se hace
sacar por que no se trataba de un un sujeto que tenia como tramitar, no es como
el sujeto neurdtico, que tenia un simbdlico que le permite pensar y armar una
estrategia para permanecer.

No, ella es un sujeto que no tenia esas herramientas, entonces, como uno tiene
estos elementos simbdlicos termina precipitando wuna solucion frente al
desamparo. Escuchar, dando lugar a cada sujeto, trae como posibilidad corporizar
a este otro, no a un otro malo, que es lo que he observado que existe en las
instituciones.

Ya no es una voz, sino que hay el cuerpo de alguien que ofrece soporte, que
posibilita una identificacion. Porque si bien es cierto que en el dispositivo analitico
se apuesta porque se aflojen las identificaciones, en el caso del neurdtico, es
importante, en cambio, ofrecer un punto de identificacion para los sujetos que en
no pocas veces pueden llegar salvajemente desidentificados. En esto puedo decir
que el psicoanalisis ha aportado con sus principios.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 96



Lo resumo en creer en los poderes de la palabra. También su clinica, en mi caso,
poder diferenciar a un sujeto neurdtico de un psicético, me orienta en mis
intervenciones en el trabajo institucional, no solo en el consultorio, pero
primordialmente en la propia experiencia del analisis, es la que nos ha ensefiado y
nos sigue enseflando para estar advertidos de nuestro propio furor curandis. El
psicoanalisis es una posible respuesta al desamparo, depende de la apuesta y el
deseo de cada uno, mas alla de que se interés por esta orientaciéon tedrica o su
estudio asiduo.

Finalmente, podriamos preguntarnos, a propésito de la conferencia de Guy Briole
(2024), El psicoanalista en una institucion, ;qué aporta?. Diria que aporta, ademas
de su deseo y apuesta, su propio sintoma. Nosotros no trabajamos sin nuestro

sintoma.







EL OTRO RADICAL. ALGUNAS REFLEXIONES
EN TORNO A LO MARGINAL Y AL
DESAMPARO A PARTIR DE LA LECTURA DE
"EL APANDO"

CESAR ALEJANDRO VALDES GONZALEZ

César Alejandro Valdés Gonzalez

Es licenciado en psicologia por la Universidad del Valle de México, maestro en
psicoterapia psicoanalitica por el Centro ELEIA, instituto en donde también imparte clases
también.

Asimismo es egresado de la maestria en filosofia y critica de la cultura por la Universidad
Intercontinental. Ha publicado textos literarios en diversas revistas de cultura,
psicoandlisis y arte. Actualmente se dedica a la clinica privada de adolescentes y adultos,
asi como la docencia en diferentes instituciones a nivel diplomado, licenciatura y
maestria.

Mi propuesta seria platicar algunas reflexiones que me surgen a partir de una lectura
(estd la discusion si es una novela corta o un cuento largo, lo cual no es tan significativo
para nosotros) de una novela corta que se llama El Apando, de José Revueltas, que justo
me brinda, espero nos brinde el pretexto de platicar algunos temas sobre el desamparo,
pero tmbien me gustaria centrarme en algo que me parece primordial, que es esta radical
alteridad, es decir, esta sensacion de que este radical otro, incluso para frasear este libro
de Miller (Miller, 2011) que este Otro malo, digamos que él, yo y el otro en esta tension
pulsional siempre marcado por lo paranoico, mientras menos capacidad tenga el sujeto
de concebir al otro como diferente, pues mds posiblemente se plantee como un otro
radical del cual se tiene que defender. Me gustaria centrarme alrededor de eso porque
creo que es una problemdtica, pensando esta idea freudiana de que toda psicologia es
psicologia social, es decir, que nos atafie en la vida cultural, y ademds de lo que pasa en
el pais, también encontramos en los consultorios una serie de subjetividades que, para
usar una idea de Hornstein (Hornstein, 2000) mientras mds narcisismo, menos capacidad
de concebir al otro, o en su defecto, mientras mds narcisismo, mds siento al otro como
una especie de extension de ese narcisismo. Esta idea me parece central para seguir
problematizando el concepto del otro radical.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia

929



Sobre el libro

Cayd a mis manos este texto de José Revueltas que es una especie de pretexto
para entrarle al tema de lo radical, si ustedes tienen oportunidad. El Apando, es
una novela interesante que esta escrita por ahi de febrero, marzo del 69, y la
escribe José Revueltas en las entrafias mismas de Lecumberri.

Lecumberri en el Palacio Negro, es una carcel donde mandaban a los disidentes de
la politica mexicana en ese tiempo, los encerraban, José Revueltas en ese tiempo
estaba muy metido en el movimiento estudiantil y es acusado de diversos
crimenes; y justamente en este lugar tan marginal como es Lecumberri, el Palacio
Negro, escribe lo que por muchos es considerado su obra cumbre, El Apando
(Revueltas, 1969).

En realidad El Apando es la séptima novela de Revueltas y una de las mas
aclamadas. Narra la vida en este penal a partir de tres personajes, Albino, Polonio
y uno muy particular a quien apodan El Carajo, este apodo se traga la identidad
misma de la persona de quien nunca aparece su nombre, pero estos tres
personajes estan a veces sobrepasados por la bestialidad y la deshumanizacion
que impera en esta carcel, en el Palacio Negro. Toda la novela gira alrededor del
imperativo que estos tres individuos tienen de meter droga, porque esta droga
podria hacerles mas soportable como su vivencia en El Apando. Justamente como
si estar en la carcel no fuera poco, todavia hay un espacio que se plantea dentro
de la carcel como una especie de radical marginalizacién de los individuos, que es
justamente El Apando.

Digamos que como castigo los meten en este lugar que se plantea como una
especie de forclusionismo de la carcel y en efecto le temen terriblemente, porque
es una especie de no espacio, una especie de agujero incomunicado en el cual se
castigan a los prisioneros que salen minimamente de la normativa. Son internados
en este lugar, El Apando, pero por si eso no fuera poco, Revueltas no cesa de
reflexionar. Si estdn mas encerrados estos hombres que estan ahi en la carcel, o
algunos carceleros quienes sin saberlo también viven en la carcel.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 100



Comparto una cita de El Apando:

“Estaban presos ahi los monos, nada menos que ellos, mona y mono, bien, mono y
mono, los dos, en su jaula, todavia sin desesperacidn, sin desesperarse del todo, con
sus pasos de extremo a extremo, detenidos pero en movimiento, atrapados por la
escala zooldégica como si alguien, los demds, la humanidad, impiadosamente ya no
quisiera ocuparse de su asunto, de ese asunto de ser monos, del que por otra parte
ellos tampoco querian enterarse, monos al fin, o no sabian ni querian, presos en
cualquier sentido que se los mirara, enjaulados dentro del cajon de altas rejas de dos
pisos, dentro del traje azul de pafio y la escarapela brillante encima de la cabeza,
dentro de su ir y venir sin amaestramiento, natural, sin embargo fijo, que no acertaba
a dar el paso que pudiera hacerlos salir de la interespecie donde se movian,
caminaban, copulaban, crueles y sin memoria, mona y mono dentro del Paraiso,
idénticos, de la misma pelambre y del mismo sexo, pero mono y mona, encarcelados,
jodidos [...] Esos putos monos hijos de su pinche madre. Estaban presos. Mds presos
que Polonio, mds presos que Albino, mds presos que El Carajo..”. (Revueltas, 1969, A
Pablo Neruda)

Estos personajes quieren meter droga, porque esta droga les permitiria sobrellevar
los otros horrores, pero no saben bien como pasar la droga, porque en efecto, no
hay un lugar que escape de la vida vigilante de estos otros sujetos atrapados, que
son los carcelarios, pero tienen parejas que cuando entran a la carcel y son
esculcadas, es decir, en todos los espacios de subjetividad les meten el dedo, les
checan el ano, la vagina, el cabello, los orificios, justamente para confirmar que no
tienen nada. Y entonces se les ocurre, en efecto, cOmo meter la droga, le piden a la
madre del carajo, Unico ser que escapa en esta cuestion por representar a la
madrecita muy mexicana, la madrecita santa que escapa a la erotizacién, a la
sexualidad, porque digamos que da la sensacién de que las mujeres carcelarias, es
decir, las policias, tienen como cierto placer en checar a las esposas de estos
individuos, a las novias, y se les ocurre que tal vez la madre sea un espacio que
todavia mantenga cierta santificacion, y le piden a la madre del carajo que
introduzca la droga dentro de la vagina, el Unico espacio sacro que todavia podria
quedar para estos individuos.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 101



“Polonio era el autor del plan, traté de convencerla y al fin —sin muchos trabajos—
ella estuvo dispuesta. "Usted ya es una persona de edad, grande, de mucho respeto;
con usted no se atreven las monas". La cosa era asi, por dentro, algo maternal. Se
trataba —decia Polonio— de unos tapones de gasa con un hilo del tamafio de una
cuarta y media mds o menos, cuyo extremo quedaba fuera, una puntita para tirar de él
y sacarlo después de que todo habia concluido, muy en uso ahora, en la actualidad,
por las mujeres —era cuestion de que la instruyeran y auxiliaran Meche y la Chata—
para no embarazarse y no tener que echar al hijo por ahi de mala manera, uno de los
recursos mds modernos de hoy en dia, podrian decirselo La Chata o Meche, y ayudarla
a que le quedara bien puesto. Ahi moria todo, ahi quedaban sin pasar los
espermatozoides condenados a muerte, locos furiosos delante del tapon, golpeando la
puerta igual que los celadores, también monos igual que todos ellos, multitud infinita
de monos golpeando las puertas cerradas. Polonio se rié y las dos mujeres, Meche y La
Chata igual, contentas por lo maciza, por lo macha que resultaba ser la vieja con
haber aceptado. Pero bueno: claro que nadie pensaba que la madre quisiera servirse
del asunto para una cosa distinta de la que se proponian llevar a cabo, y aquello no
era sino una explicacion. La gasa iba a llevar, dentro de un nudo bien sdlido, unos
veinte o treinta gramos de droga que las otras dos mujeres le entregarian a la madre
de El Carajo”. (Revueltas, 1969, posicion 99)l

Muy interesantemente y eso ya tiene que ver justamente con el desamparo, es
decir, el lugar de la maternidad y la delincuencia que ha sido poco trabajado. Y en
efecto en esta cita hay como un jugueteo con el tema del abortado. El Apando
como este espacio de repudio. Parece una palabra muy freudiana donde caen
estos sujetos abortados por la sociedad y por la carcel misma. Y en ese sentido,
cuando le proponen esto a la madre del carajo, ella acepta, no sin antes decirle al
carajo, no te he dejado de parir, mi problema es que no te he dejado de parir. Es
una frase impactante.

Pasa una serie de vicisitudes donde tienen que ver con esa problematica de meter
la droga. Y esta novela se inscribe en la tradicion de lo que se conoce como la
literatura de Lumpen, lo Lumpen, digamos, toma su nombre de la literatura de la
tradicion marxista, en donde enMarx existe el Lumpen proletariado, el Lumpen
proletariado es un proletariado de baja calafia, lo voy a decir asi, que esta
caracterizado por la facilidad, por la inaccién, por la no produccién, pero por

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 102



si esto no fuera poco, ademas de que no produce sin quererlo, toma los intereses
de la burguesia o del gobierno. Es decir, es un sujeto que tampoco sirve para Marx,
para la revolucion. El Lumpen puede ser traducido como un sujeto de desecho,
como un andrajo, como aquello que sobra, como aquello que se desgasta y cae de
manera natural de la suciedad, como la piel muerta cae tras un vigoroso bafio.

En ese sentido, me parece que es muy interesante esto porque estos, yo propongo
[lamarlos asi, existen en efecto ciertos sujetos Lumpen que si bien, sabemos ya con
Lacan que el capitalismo forcluye al sujeto del inconsciente, pareciera que el sujeto
Lumpen es un sujeto todo él forcluido, que esta en un estatuto de desecho con
respecto a la sociedad por sus cualidades negativas, no produce, pero no solo no
produce, sino ademas tendria que caerse en un desgaste natural de la sociedad.

Y la pregunta, por supuesto, ;donde lo dejamos?, una cita de Marx y Engels del
Manifiesto Comunista (1848)

“El Lumpen proletariado es el producto pasivo de la putrefacciéon de las capas mas
bajas de la sociedad, puede a veces ser arrastrado al movimiento de una
revolucion proletaria. Sin embargo, en virtud de todas sus condiciones de vida,
esta mas dispuesto a venderse a la reaccion para servir a sus maniobras”.

Dice mas abajo, “el Lumpen proletariado es la escoria sobre los residuos sociales
que mas vale perderlos”.

Lumpen significa “trapo, pedazo de tela desechado por viejo, por roto o por inutil”,
segun el diccionario de la Real Academia Espafiola.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 103



¢Quiénes serian colocados en el lugar de este sujeto Lumpen? Es irascible, la
descripcién es curiosa, como la descripcion que hace Borges (1957) de su zoologia
fantastica. Es curiosa la descripcién que hace Marx, el irascible, el loco, el lugar de
la pulsiéon petrificada, los criminales, los vagabundos, los rateros, los delincuentes,
los vastagos degenerados, los licenciados de presidio, los huidos de las galeras, los
timadores, los altimbantes, los carteristas, los jugadores, los alcahuetes, los
duefios de bordeles, los mozos de cuerdas y los traperos. La descripcién que
propone Marx es interminable e incluso llega a ser bastante comica.

Pareciera que, en el fondo, cualquier sujeto que esté en la periferia, en la
marginalidad, podria estar en el lugar de este sujeto lumpen, de este sujeto
desecho que es forcluido por el capitalismo y que es expulsado a este lugar
metaforico que yo propongo ahora leer, justamente como la pandemia. Estos
sujetos desocupados, que no tienen uso y que tendrian que caerse.

El delincuente, por supuesto, la prostituta, el loco, el mendigo. Esta literatura
lumpen justamente tratara de realzar las voces de estos individuos que estan
expulsados.

Una de las obras mas famosas, ademas del Apando, es una novelita lumpen de
Roberto Bolafio. Y, en efecto, aqui tendremos que entrarle porque el tema de la
marginalidad es un tema que siempre ha preocupado al psicoanalisis.

Si lo pensamos con calma, podria uno pensar varios elementos de entrada.
Primero, es cierto que el psicoanalisis, desde sus albores, le ha dado voz a los
marginados. Si bien la relacion con lo femenino puede ser incluso convocada en
momentos como problematica, también es cierto que Freud da voz a un primer
sujeto marginado, que es la histérica.

Cuando Ana O le dice a Breuer jcallese y déjeme hablar!, cuando le espeta que la
escuchen, Breuer le hace caso y le da voz, le sostiene la palabra a un individuo
marginal en ese momento en la cultura vienesa y Freud después agregara que en
efecto la palabra de la histérica, el sintoma, es portavoz de determinada verdad
subjetiva. Es decir, le da cierto lugar al malestar femenino.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 104



Es decir, Freud le da voz al loco, si bien sabemos que pensaba que no habia un
tratamiento posible pero igual le da voz al loco, a la psicosis, que si bien no era
tratable su sintoma era legible, que si el suefio se podia entender, también
posiblemente el delirio, en tanto un parche que coloca el psicético a esa
representacion irreconciliable de la realidad externa.

Y, por supuesto, después Lacan sigui6 sus presentaciones de enfermos y regresara
la voz a ese loco que es un sujeto marginal, que sabemos, por ejemplo y gracias a
Michel Foucault, que semanticamente siempre se presta para este lugar del otro
radical. Esto lo trabaja maravillosamente Michel Foucault en sus dos primeros
momentos.

Ese loco que en Europa cae en el lugar semantico, por lo tanto con la carga
semantica del apestado, los apestados siempre son posiciones que se prestan
facilmente para designar esta radical alteridad. Si hay un sano, debe haber un loco.
En efecto el psicoanalisis rompe con esta distincién.

Son otras posiciones subjetivas, diria Lacan, ni mejor ni peor, y en ese sentido le
regresa voz al loco. Y también podriamos pensar, por supuesto, en el nifio, desde
el psicoandlisis a este otro lugar marginal, que con Hans, a quien tampoco Freud lo
pensaba como tratable, igual que al loco, por razones paralelas, con el loco por la
libido ydica, con Hans, porque los padres estaban ahi en presencia y no habia nada
que transferir a la figura del analista y si no hay transferencia no es posible que se
dé el encuentro con el psicoanalista.

Sin embargo Freud, y después Klein, y después Dolto, y después otros analistas, le
brindan también escucha a esa palabra del nifio que generalmente habia sido
borrada.

En esta misma linea, Néstor Braunstein reflexiona justamente el lugar de la
marginalidad en Freud y revisita el escrito titulado “Un recuerdo infantil de
Leonardo Da Vinci” (Freud, 1910), en donde Braunstein sefiala que en los diarios de
Da Vinci Freud se mete no a las escenas mil veces transitadas y subrayadas por
otros autores, por otros bidégrafos de Da Vinci, sino a las pequefias notas al
margen. Notas aparentemente insignificantes que Da Vinci escribe en el margen de
sus diarios y en donde Freud cree que se aglutinan verdades completas.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 105



Un poco como en el Aleph de Borges (1949), lo voy a decir asi, se aglutinan, se
agazapan verdades complejas en estas escenas aparentemente intrascendentes.
Aqui tenemos otra excepcién de lo marginal en el psicoanalisis. Los recuerdos
infantiles son recuerdos marginales. Esos recuerdos aparentemente
intrascendentes en donde estd agrupada una verdad subjetiva. Entonces hay unas
primeras excepciones, asi a grosso modo, que tienen que ver justamente con la
marginalidad y que nos acercan justamente a un segundo punto: el lugar de la
alteridad.

Foucault lo trabaja, insisto, maravilloso. Este loco que semanticamente cae en el
lugar de la radical alteridad. Nos introduce a este tema que justamente es el de los
sujetos lumpen, el de los sujetos marginales.

El Apando lo trabaja maravillosamente. Estos sujetos que son un desecho, que la
madre del carajo no acaba de parir. Ahi seria para pensar otros elementos porque
es bien interesante que, constantemente uno ve noticias de jovenes que se
dedican a asaltar y las madres que salen a defenderlos convencidas de que en
efecto, es un trabajo cualquiera como los otros.

Y bueno, pareciera qué hay madres que no han acabado de parir, pero en fin, este
seria un tema también que se puede trabajar, de la deprivacién y de la
delincuencia.

El tema de la alteridad ha ocupado la historia del pensamiento desde sus inicios.
Por nombrar una reflexion, José Ferrater Mora (2008) en su famoso Diccionario de
filosofia, nos dice que el problema del otro, el problema de la existencia del
préjimo, de la realidad de los demas y el encuentro con el otro; es un problema tan
antiguo en tanto que desde muy pronto preocupa a los filésofos.

Para limitarnos a la cuestion de cdmo se reconoce al préjimo como otro y qué tipo
de relacion se establece o debe establecerse con el semejante, dicha preocupacién
se revel6 de maneras diversas, por ejemplo, nos dice Ferrater, la cuestién de la
naturaleza de la amistad en la cual el amigo es el otro de si, no simplemente
cualquier otro. O la cuestion de si es posible admitir que cada uno sea libre en
cuanto se basta a si mismo, o posee autonomia sin por ello eliminar a los otros.

Esta definicion que aborda el autor del famoso diccionario de filosofia, en efecto

esta poniéndose enfrente a la dimensidén de la alteridad, enfatizando que es una
preocupacién para los antiguos, para la filosofia grecolatina.

www.clinicapsicoanalitica.mx | La calle, entre el juego y lo real de la violencia 106



Si bien la filosofia grecolatina, Foucault piensa que pasa por dos etapas, una en
donde los griegos, particularmente la helénica, se cuidaba de si para que tuviera un
efecto en la polis , es decir, para cuidar a los ciudadanos. Estamos ahi enfatizando
el lugar de la alteridad. Y hay un segundo momento donde se cuida de si, es el
concepto de autarquia, para que uno se gobierne a si mismo como se gobierna la
ciudad.

Por eso Marco Aurelio decia que uno tenia que tratarse como si uno mismo fuera
una ciudad y por eso Pierre Hadot (2013), dicho sea de paso, le llama a su libro La
ciudad del interior.

Esto no nos importa tanto, pero lo que importa es justamente resaltar que el
gobierno de si, eso que Foucault llamd el gobierno de si, es decir, la autarquia, es
decir, concebirse a si mismo como una ciudad, implicaba necesariamente la
dimensidon de cuidado del otro. Por eso Cicerdn escribe su libro sobre la amistad, es
decir, la amistad, el amante, el gobierno, son preocupaciones desde la época greco-
latina y que, si hacemos caso de Jean Alouch, el otro es una dimensién central en el
psicoanalisis subvertido por el concepto de transferencia.

El amor, la amistad, el encuentro con el otro, son preguntas renovadas por Freud,
por el concepto de transferencia. ;Pero qué otro? ;Qué nos capacita para dialogar
con el otro como algo diferente? Son preguntas que nos van saliendo y a mi me
gustaria poner enfrente otro punto, es decir, si ya no estamos pensando en el
sujeto Lumpen como una radical alteridad, yo quisiera platicarles de dos ideas que
tengo en la mente, que nos podrian posibilitar esta reflexion para entrar en un
didlogo.

Mi propuesta seria, al final, entrar en un dialogo.

Primer punto que podriamos platicar justamente, y aqui me estoy agarrando
muchisimo de tres puntos, de tres autores de Lo ominoso de Freud (1919), del libro
de Miller (2011) Cuando el otro es malo, y también el de Extimidad (Miller, 2010) que
son libros bien interesantes, por supuesto, del mismo Lacan. Es decir, cuando nos
preguntamos sobre la alteridad, tenemos que preguntarnos este punto de
encuentro y desencuentro entre lo de adentro y lo de afuera. ;Qué es el otro para
mi? Y este antecedente, por supuesto, lo encontramos en Freud, en Lo Ominoso,
cuando Freud habla de lo Heimlich, aquello que me es no familiar.

Freud reflexiona que sobre una vivencia coloquial o un saber coloquial sobre lo que

angustia, sobre eso ominoso , sobre eso que pertenece a la angustia y al horror, al
terreno de lo terrorifico, me angustia porque me es extrafio, no me es familiar.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 107



Y Freud, en estos maravillosos giros de tuerca, que suele hacer para parafrasear
esta novela, en estos maravillosos giros de tuerca, nos dice, no es asi, en realidad,
lo desfamiliar, justamente me angustia porque en el fondo me es muy familiar. Esta
es la idea freudiana.

Aquello que es puesto en la alteridad me angustia porque representa algo de mi.
Ahorita podriamos entrar a este detalle, el loco, el sujeto lumpen, el vagabundo, el
irasible, el sujeto desecho, representa algo de mi. Podria decir Freud en ese
sentido.

Cito del texto de Lo ominoso:

“Acaso sea cierto que lo ominoso {Unheimliche} sea lo familiar-entrafable
[Heimliche-Heimische} que ha experimentado una represion y retorna desde ella, y
que todo lo ominoso cumpla esa condicién. Pero el enigma de lo ominoso no parece
resuelto con la eleccion de ese material.

Nuestra tesis, evidentemente, no admite ser invertida. No todo lo que recuerda a
emociones de deseo reprimidas y a modos de pensamiento superados de la
prehistoria individual y de la época primordial de la humanidad es lo ominoso por
eso solo.”

Sin embargo, puesto que es familiar, ahora se me presenta como extrafa.

Y otro punto también de encuentro ahi con el concepto de alteridad en Freud, en el
texto de Lo ominoso, El Hombre de Arena, un cuento de Hoffman, extraordinario
autor de lo fantastico, en donde un abogado, Coppelius, persigue al protagonista
narrandole esta historia del Hombre de Arena, que si no se duerme (el nifio) va a
venir este ser terrorifico, le va a aventar arena en los ojos, se los va a quitar y se los
va a dar de comer a sus hijos que tienen picos curvos como lechuzas, en fin, una
imagen muy terrorifica. Pero un elemento de la alteridad que uno puede encontrar
en El Hombre de Arena tiene que ver con lo que Freud va a llamar la imago partida
del padre. Hay un desdoblamiento de la figura parental, donde uno se plantea como
el padre malo, el abogado Coppelius, que quiere quitarle al nifio los ojos, y el padre
bueno que lo protege.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 108



Cito: “Su padre y el huésped hacen algo con un brasero de llameantes carbones. El
pequefio espia escucha exclamar a Coppelius: «jOjo, ven aqui! jOjo, ven aquil»; el
nino se delata con sus gritos y es capturado por Coppelius, quien se propone
echarle a los ojos unos pufiados de carboncillos ardientes tomados de las llamas,
para después arrojar aquellos al brasero. El padre intercede y salva los ojos del
nifio.

Un profundo desmayo y una larga enfermedad son el desenlace de la vivencia”.

Quien se decide por la interpretacion racionalista de El Hombre de Arena no dejara
de ver en esa fantasia del nifio la consecuencia de aquel relato del haya. Es el haya,
estas nanas que siempre, en los textos freudianos, tienen un lugar muy particular,
quien le relata la historia de El Hombre de Arena. Un afio después, tras la visita del
Hombre de Arena, el padre muere a raiz de una explosion de su gabinete de
trabajo.

El abogado Coppelius desaparece del lugar sin dejar rastros. En la historia infantil,
el padre y Coppelius figuran, esta es una nota que tiene Freud:

En la historia infantil, el padre y Coppelius figuran la imago-padre fragmentada en
dos opuestos por obra de la ambivalencia; uno amenaza con dejarlo ciego
(castracidn), y el oiro, el padre bueno, intercede para salvar los ojos del nifio. La
pieza del complejo alcanzada con mayor intensidad por la represion, el deseo de
que muera el padre malo, halla su figuracion en la muerte del padre bueno,
imputada a Coppelius.

Entonces acad con Freud podemos encontrar cierta dimension de la alteridad en la
imago partida del padre bueno y el padre malo. El padre malo puesto en la
exterioridad, o un otro malo que me viene a castrar, que me viene a regresar a la
castracién, que mata al padre bueno. Y avanzar un poquito de la mano de Lacany
de este libro, de cuando el otro es malo de Miller, uno podria pensar, en efecto aqui
se junta con el desamparo, que si hablamos del otro malo, de esa alteridad radical
que se nos plantea como malo, tendriamos que partir justamente de la idea de
Lacan de que el yo es paranoico en su estado nativo, es decir, el estado nativo del
sujeto, es paranoico.

Esto por supuesto que tiene que ver con el registro del imaginario, con la idea de la
agresividad desde el registro del imaginario, tal como Lacan lo designa en El estadio
del espejo (1936) y en el texto posterior, La agresividad en el psicoanalisis (1948),
donde ese otro terrible, malvado, visto desde los ojos del yo paranoide, buscaria
regresarme al estado de fragmentacion y desamparo anterior a la unicidad del
estadio del espejo. Lacan dice,

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 109



ol

“[...] los vectores selectivos de las
intenciones agresivas, a las que
proveen de una eficacia que podemos
llamar magica son las imagenes de
castracion, de eviracion, de
mutilacién, de desmembramiento, de
dislocacion, de destripamiento, de
devoraciéon, de reventamiento del
cuerpo, en una palabra, las imagos
que personalmente he agrupado bajo
la rdbrica que bien parece ser
estructural de los imagos del cuerpo
fragmentado”.

Es decir, insisto, ese otro malo desde
la constitucién del yo paranoico,
buscaria regresarme a la
fragmentacién del cuerpo, este estado
de desamparo originario del cual yo
sali y que constantemente me esta
amenazando.

Y esta idea del otro enemigo tiene que
ver en efecto con que el otro me
quiere hacer mal, y mas aun, que goza
de hacerme mal. El yo paranoico es
una idea, el yo como paranoico, idea
central en el estadio del espejo de
Lacan, es una idea central en lo que
vamos desarrollando, nos hace creer
en la maxima Hobbciana, en esta
maxima que Tomas Hobbes (1651)
platica en el Leviatan, en todo hombre
yace la potencia de matar a cualquier
hombre. El hombre, dice, es el lobo
del hombre.

AEIETSicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia

J

110



Y en esa misma linea hay un texto bien padre que les recomiendo mucho de Zizek
(2009) , que se llama Sobre la violencia. Seis reflexiones marginales, lo marginal ahi
nuevamente aparece. Tiene un ensayo que se llama Teme a tu vecino como a ti
mismo, donde reflexiona justamente el lugar de este otro malo, pero que lo hace
mucho desde la l6gica de la filosofia politica. Y Zizek lo que va platicando en este
texto es que tras la caida de las grandes narrativas, como lo piensa Lyotard quien
pensaba justamente que de la sociedad postmoderna, una caracteristica es que las
grandes narrativas han caido, la del cristianismo y la del marxismo

Idem.
Lacan, 1948, pag. 97

Zizek esta retomando sin duda esta idea, esta retomando sin duda la idea hegeliana
del final de la historia, Hegel que decia, la historia acaba conmigo, puesto que he
puesto su dialéctica en frente, pero de manera mas particular me parece que esta
pensando en el texto de Alexander Kojev, El fin de la historia (1947), porque
Alexander Kojev piensa que si la dialéctica historica implica luchas ideologicas,
posiblemente la historia dejé de moverse después de la Guerra Fria, porque ya no
hay una ideologia que actue como contrapeso del capitalismo. Podria ser esto
cuestionado con lo que esta pasando, hoy en dia seria un tema interesante de
reflexion, pero Zizek lo que piensa es que frente a esta paralisis de la maquinaria
dialéctica, los poderes recurren al otro modo de movilizar las pasiones, los pathos,
que es justamente el miedo. Entonces, para colocar alteridad, por supuesto en el
sentido del control, los grandes poderes van a recurrir al miedo como movilizador
de las masas, miedo al inmigrante, miedo al criminal, miedo al terrorismo, miedo al
otro, miedo a la catastrofe ambiental.

Eso podria actuar de contrapeso en esta ausencia de dialéctica ideolégica. No es en
si una dialéctica ideoldgica, pero puede actuar como algo similar. Les leo una frase
de Zizek (2009), «La actual tolerancia liberal hacia los demas, el respeto a la
alteridad y la apertura hacia ella, se complementa con un miedo obsesivo al acoso”.

Dicho de otro modo, esta bien, pero solo mientras su presencia no sea invasiva,
mientras ese otro no sea realmente otro. Esto es muy interesante, porque pareciera
que uno puede aceptar cierta alteridad, siempre y cuando en realidad no sea otro.
Esto es un poco lo que Zizek de repente acusa en el discurso de la tolerancia
contemporanea, que se cae muy facilmente.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 111



Se permite la alteridad en apariencia, siempre y cuando el otro en realidad no
muestre su alteridad. Y aqui Zizek va siguiendo a Chomsky, porque Chomsky por
cierto critica determinada hipocresia que se da en la abstraccién del asesinato. Las
guerras abstractas que ahora pasan desde la comodidad de la casa se viven como
una abstraccion deshumanizante, y en contraste con ciertos casos individuales
donde todo lo mediatico esta puesto.

Es decir, aqui va a haber una especie de reflexién que tiene que ver justamente con
una objetivaciéon, una deshumanizacién de estos asesinatos abstractos. Esto creo
que es muy puntual, con lo que nos pasa del pais. El narco, la guerra del narco, los
muertos, los desaparecidos, que cada vez mas se nos plantea como abstractos.
Pero que cuando alguien muere, todo sujeto es una infinitud. Todo sujeto tiene
profundidad, tiene amores, tiene angustia, tiene deseos. Cuando alguien
desaparece, desaparece un abismo de infinitud, dice Zizek.

Y ahi me viene mucho a la mente Winnicott (1939) , porque tiene una idea muy
similar, dice que solo el sujeto verdaderamente escindido puede agredir a otro.
Solamente el sujeto verdaderamente disociado puede ser violento porque puede
tomar al otro como una cosa y puede negarse a si mismo que acaba de extinguir
una galaxia.

Zizek dice: "Asi pues, este presunto sujeto no es otro ser humano, con una rica vida
interior llena de historias personales que se narran a si mismas para adquirir una
experiencia de la vida llena de sentido.

Puesto que tal persona no puede ser en Ultima instancia un enemigo. Un enemigo
es alguien cuya historia yo no he escuchado”.

Y va a poner de ejemplo a Frankenstein, porque si ustedes se acuerdan, Victor
Frankenstein en realidad es el monstruo.

Es una cosa de desdoblamiento, por supuesto, hablando del doble. Quiere ver en el
monstruo, en este ser que cred un enemigo tajante, hasta que el monstruo cuenta
esta conmovedor escena de una nifia que lo ve como un sujeto y aparece en efecto
en la novela la subjetividad y nos hace este giro de 180 grados, donde ahora nos
damos cuenta que el monstruo tiene una profundidad y que no es ningun
monstruo, que en todo caso el monstruo es Frankenstein. En efecto, en Freud y
Lacan la idea sencilla, simplista de amar al préjimo se problematiza, porque Freud y
Lacan insisten en que este imperativo judeocristiano de amar a tu préjimo no marca
en realidad una nocién sencilla, porque siempre estd contaminado con una vida
secreta en donde el projimo mantiene una relacion de alteridad.

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 112



Freud lo dice, habra que desconfiar de la gente altruista, porque en el fondo el
altruista es terriblemente egoista y cree que el otro, un tipo menospreciado, no
podria hacer lo que hace si no es por el altruismo. En ese sentido, Lacan (1960-61)
propone agregar a la definicion Lacaniana de el amor es dar lo que no se tiene,
agregar a alguien que no lo quiere, porque tendriamos que amar al préjimo. Eso
seria como la idea judeocristiana, que en el psicoanalisis esta terriblemente
problematizada, porque estas alteridades, en efecto, via el muro del lenguaje, nos
plantean un sujeto que a la vez se sostiene siempre desde una dimensidn
enigmatica, esta es la idea lacaniana, que el otro siempre tiene un estatuto
enigmatico, y si el otro tiene un estatuto enigmatico se presta por supuesto, el otro
siempre es malo, el otro siempre tiene esta posibilidad de ser ese otro malo desde
la naturaleza paranoica del yo.

Es decir, esta es una idea, no si el otro es enigmatico, si no puedo yo cumplir con
simpleza la maxima judio-cristiana de ama a tu prdjimo, porque el otro es
enigmatico, el muro del lenguaje y de la represién me separa del otro, no hay otro
del otro, o en su defecto el otro esta desdibujado, siempre existe la posibilidad de
que el otro sea malo, esto pasa cuando el otro comete una atrocidad, una fechoria,
uno puede decir con mucha naturalidad: jay bueno! pues es que uno nunca alcanza
a conocer quién es el otro, o, no podria yo dar las manos, no podria yo meter las
manos al fuego por esa persona, finalmente, jpues si, si es mi amigo, pero uno
nunca acaba de conocer al otro!. El otro, insisto, separado por el muro del lenguaje,
por el muro de la represion, tanto el otro es enigmatico, tanto no hay otro del otro,
en tanto no hay relacion sexual, el otro en efecto siempre tiene en su seno la
posibilidad de ser un otro malo, por la naturaleza paranoica del yo, esta es la idea
central, y en ese sentido, por supuesto tiene mucho dialogo, sigo aqui el libro de
Miller(2010) de La extimidad, con este concepto que Lacan (1959-60) comentaba,
una vez nada mas en La ética del psicoanalisis que lo éxtimo, lo éxtimo tiene que
ver justamente con aquello que es interior, pero que no deja de ser exterior, es
decir, desde una cita de Miller(1964):

“Lo éxtimo es lo que esta mas préximo, lo mas interior, sin dejar de ser exterior. Se
trata de una formulacién paraddjica. Nosotros, siguiendo a Lacan, simplemente
intentamos estructurar, construir y de algin modo normalizar las paradojas, por lo
menos en el discurso analitico donde

tienen su lugar. La circunstancia en la que Lacan obtuvo la palabra extimidad
remite a un término aleman, das Ding (la Cosa), donde se cruza Freud y Heidegger.
Lo mas préximo; el préjimo mismo es nombrado por Freud, en su « Proyecto », con
el término Nebennzensch. Con el vocablo éxtimo Lacan muestra que estos dos
términos alemanes coinciden. Y

se explica incluso por qué Freud retrocede ante el mandamiento de amar al préjimo
como a si mismo, que ya articula la posible equivalencia entre lo mas cercano y lo
exterior.

www.clinicapsicoanalitica.mx | La calle, entre el juego y lo real de la violencia 113



« El término extimidad se construye sobre intimidad. No es su contrario, porque lo éxtimo
es precisamente lo intimo, incluso lo mds intimo —puesto que in tazzus ya es en latin un
superlativo—. Esta palabra indica, sin embargo, que lo mds intimo estd en el exterior, que
es como un

cuerpo extrafio ».

En ese sentido, lo éxtimo tiene mucho que ver con el concepto de forclusién, con algo
que esta roto de la cadena y puesto en la exterioridad, repudiado.

Y Miller se va a preguntar cuales son los envoltorios de la extimidad del sujeto
contemporaneo, y vemos como tiene todo que ver con lo que estamos platicando, dice
que estd el racismo, estad el racismo, ese otro malo que viene a ocupar mi trabajo, que
viene a ocupar mi lugar. Un ejemplo, iba caminando con mi esposa en una colonia
turistica EN LA CDMX, y oimos una cosa que nos conmovid y venia una chavita con su
perro de raza, costoso. Iba pasando una inmigrante, se veia que iba de paso,
seguramente hacia Estados Unidos, con su nifio pequefio, y en efecto este nifio quiere
acariciar al perro y la mama, la mujer con el perro no se dio cuenta, pero la mama lo
jala y el nifio le dice, “ijpero mamd, quiero acariciar al perro!”, y la mama le dice algo que
nos conmovié mucho, “hijo, aqui, en esta zona, hasta los perros son racistas, si ese perro
te muerde, primero nos sacrifican a nosotros que al perro”.

Fue una escena muy triste, porque este nifilo, que queria hacer algo propio de la
infancia, jugar, al ser un sujeto lumpen, no puede, no puede jugar, algo tan propio del
nifo no puede hacerlo, por estar en la marginalidad de esa zona de la Ciudad de
México, y me conmovié muchisimo, no supe ni qué hacer.

El racismo es una de los envoltorios de la extimidad, el otro es la mismidad, esto por
supuesto tiene que ver, insisto, con el tema del sujeto del capitalismo, si bien a veces
puede ser un autor criticado, a mi si me gusta, se le acusa mas de ser sociélogo que
filosofo, Byung Chul Han (2012) lo trabaja en dos textos de manera puntual, el infierno,
esto es lo que él llama El infierno de lo mismo, tiene un texto que se llama La expulsién
de lo distinto (2017) , y otro que se llama El enjambre (2014), donde trabaja de manera
puntual este terror al otro radical y el retorno del sujeto a lo :

“Los tiempos en los que existia el otro se han ido, el otro como un misterio, el otro como
una seduccidn, el otro como eros, el otro como deseo, el otro como infierno, el otro como
dolor va desapareciendo, hoy la negatividad, el otro deja paso a la positividad de lo igual,
la negatividad de lo distinto, la forma y medida a una mismidad, sin aquello que produce
una proliferacion del igual, lo mismo no es idéntico a lo igual, siempre aparece emparejado
con lo distinto, por el contrario, lo igual carece de contrincante dialéctico que lo limitaria y
le daria forma, crece convirtiéndose en una masa amorfa, una mismidad tiene una forma,
recogimiento interior, una intimidad que se debe a la diferencia o lo distinto, lo igual por el

Miller, 2010, pag. 14

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 114



contrario, es amorfo, careciendo de tension dialéctica, lo que surge es una yuxtaposicion
indiferente, una masa proliferante de lo indiscernible”.

La mismidad es un tema interesante, porque justamente esta masa, desde la mismidad, lo
que llama Byung-Chul Han el enjambre, necesitaria el contrapeso dialéctico, a decir de
Zizek creado, porque no es un verdadero contrapeso dialéctico.

El sujeto lumpen, pues tenemos ademds el racismo, la segregacidn, el discurso de la ciencia,
el odio al otro, el sexismo y uno agregaria aqui en México, que es muy puntual, la
aporofobia, es decir, ese miedo al pobre, ese pobre, toda la arquitectura de la ciudad que
estd hecha para expulsar, para repudiar al vagabundo, no tiene esta carga de clochard
(vocablo francés que quiere decir vagabundo), el vagabundo romantizado de Francia. Tlene
mds bien la carga del vagabundo que tenemos que repudiar de los lugares de la Ciudad de
México, y claro que esto se acerca mucho a reflexiones, por ejemplo, de Monsivdis, quien
habla de los espacios mexicanos, y le llama mucho la atencién cémo el mexicano protege
mucho su intimidad, ponemos vidrios rotos en las bardas, en fin, rejas, porque el otro
siempre amenaza con meterse a la intimidad de uno, y en ese sentido, toda la arquitectura
de la Ciudad de México estd hecha para expulsion, de este individuo lumpen, del sujeto
lumpen.

Quiero concluir este es un tema con mucha delicadeza, quiero acabar con mucha
delicadeza, si es que lo puedo hacer, porque yo me quedaba pensando, o sea, estaba
escribiendo esto cuando salio como esta noticia de Teuchitlan, Jalisco (hallazgo de fosas
clandestinas en un rancho ubicado en Teuchitlan, Jalisco), no es que yo me quiera plantear
como un experto en esos temas, pero son temas que a todos nos van convocando, y también
trae algo de lo abyecto, del otro como abyecto, pero eso a ver si nos da tiempo, preferiria
un didlogo, pero si estamos pensando, en este otro radical, que estd forcluido, repudiado,
etcétera, que se cae en este otro lumpen, que se debe de ser expulsado de la sociedad, de
una manera tan natural como las células muertas del cuerpo en el bafio, yo pensaba en
estas circunstancias, en qué sentido pensar estas expulsiones que aparecen como en la
légica del no lugar, me refiero justamente al tema de los desaparecidos, es un tema que
trato de poner de borde con mucha delicadeza, no es que yo sea experto en el tema, pero si
el apando, en donde son expulsados de este lugar mismo que es la cdrcel, y todavia hay un
lugar adentro, que es el apando, aun mds terrorifico, no alcanza esta funcién cuadro del
arte, para dar algo de sentido,

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 115



Leia una novela no muy recomendable, que a lo mejor mds de uno de ustedes ubica, que
acd ahorita estd haciendo mucho ruido, que se llama la cabeza de mi padre, de Alma Delia
Murillo, es un diario, una cosa biogrdfica, por supuesto, no pasada por la fantasia, de la
escritora, en donde cierto dia suefia que su padre va a morir, tiene toda una reflexion sobre
el lugar de la paternidad, cabe decir que en México todos somos hijos de Pedro Pdaramo,
hay muchos mexicanos que el papd se fue por cigarros y nunca regresé. Esta mujer, Alma
Delia Murillo, suefia que su padre va a morir, nunca lo conocid, tiene toda una reflexion de
lo que fue vivir sin un padre, funcién paterna si tuvo creo, pero padre de lo real, como diria
Lacan. Entonces se le ocurre con algunos hermanos ir a buscar al papd, es muy interesante,
solo

|
Byung-Chul Han (2017) La expulsién de lo distinto. En El Terror a lo igual. Herder, pdg.9

tiene una fotografia del padre, pero la madre, en un arrebato de ira, arrancd la cabeza del
padre.

Resulta que el papd cria amapolas en Michoacdn, entonces ahi van a meterse a un lugar
terriblemente violento, sin darse demasiado cuenta, pero Alma Delia Murillo dice que no
queria caer en el lugar comun de hablar del narco, y sin embargo, dice, no pude no hablar
de narco, y yo hoy no queria no caer yo en el lugar comun de hablar de los desaparecidos, y
sin embargo, no puede no hablar de los desaparecidos, ;en qué lugar quedaria este sujeto
abyectado, este sujeto repudiado, aun mds terrorificamente, que los que estamos
platicando, o sea, revueltas, y por ahi me vino a la mente que Jean Allouch (1996) tiene una
reflexion interesante en su libro de La erotica del duelo en tiempos de la muerte seca,
cuando él hace una critica del duelo freudiano, en dos sentidos, uno de ellos es que el duelo
freudiano se le plantea un punto simplista, la libido del objeto, regresa el yo, ese trabajo es
el duelo, y esa libido puede ser utilizada para investir otro objeto, y Allouch dice que habria
que pensar que el duelo no es desde el sujeto, sino desde el objeto, el objeto al irse se lleva
algo del yo, todos los que hemos vivido una pérdida sabemos que nada vuelve a ser lo
mismo, y en ese sentido tramitar el duelo, siguiendo a Francois Davoine, es saber que todo
estard bien, pero nada serd lo mismo, y Allouche se pregunta si se puede pensar el duelo en
los desaparecidos, ;/qué estatuto tiene ese objeto suspendido? Y cito:

www.clinicapsicoanalitica.mx La calle, entre el juego y lo real de la violencia 116



“Desde el punto de vista de la realidad, el muerto, lejos de tener el estatuto de
inexistente y cuya misma inexistencia seria un dato a tal punto que permitiria basarse
en ella para fundamentar decisivamente su duelo, el muerto es, como también se lo
denomina, un desaparecido. Es lo mejor, por asi decir, que puede ofrecer la realidad al
respecto; lo mejor y... lo peor. Pero un desaparecido, por definicion, es algo que puede
reaparecer, y reaparecer en cualquier lugar, en cualquier momento, en la proxima
esquina. De modo que nos vemos llevados a pensar que precisamente no habria
prueba de la realidad para quien estd de duelo. Si existe para él una realidad, lejos de
ser el lugar de una posible prueba en el sentido en que una prueba se concluye, seria
mds bien esa zona de la experiencia subjetiva donde justamente no es posible probar
la muerte de aquel que se ha perdido. La verdadera prueba de la realidad, lo que la
vuelve entonces tan espantosamente probatoria, es cuando nos damos cuenta de que
no permite ninguna prueba. El duelo pone a quien lo lleva entre la espada y la pared
de ese estatuto de la realidad.

Lo que Allouch propone es regresar al duelo a la idea de de Hamlet, que cuando el
padre de Hamlet se muere, le ponen un imperativo, jvengame!, y el desaparecido no
estd en estatuto de duelo, se regresa en un imperativo, jbuscame!, y es terrible pensar
que la peticion de la pobre gente que anda buscando un desaparecido, yo lo he visto
en la clinica en un par de casos, es: jojald encontrase algo!, estas fotos de Teuchitlan,
los zapatos, etcétera, que pudiese dar cuenta que ese muerto estd muerto, que no es
uno muerto en palabras de Allouch, que en efecto no va a regresar. La peticién es
encontrar algo para poder iniciar el duelo. Es terrible esto que estamos viviendo.

Allouch, J. (2006). Erética del duelo en tiempos de la muerte seca (M. C. Malamud,
Trad.), pp 71-72. El cuenco de plata. (Trabajo original publicado en 1996)




Todo el contenido publicado en esta revista, incluyendo textos, imagenes y materiales visuales, se utiliza
con fines académicos, educativos y de divulgacién cientifica. Se han empleado Unicamente recursos con
licencias libres, Creative Commons CCO o equivalentes, o materiales cuya reproduccién esta permitida
por la legislacién vigente.

El contenido teérico y académico pertenece a sus respectivos autores y se reproduce Unicamente con
fines de investigacién, ensefanza y difusién cientifica, respetando plenamente los derechos de autory
las normativas legales aplicables. La revista mantiene buenas practicas para garantizar que todo
material incluido cumpla con los permisos y licencias requeridos.




56Y7

DE

Figd I
PONENTES "l \ A DIRIGIDO'A
NACIONALESE g PADRES DEFAMIUA
INTERNACIONALES g 3 '

EN SALUD MENTAL

cTID,AH?

15.9 JORNADAACADEMICA

(¥)
OO
AR
a pgicoa™®

WWW.CLINICAPSICOANALITICA.MEX/JORNADAI15









